
KONTRADIKCE
1

(2
0

24
)







KONTRADIKCE
Časopis pro kritické myšlení

Marxismus 
a psychoanalýza

2024 /1



 

KONTRADIKCE
ročník 8   2024   číslo 1
   

Redakce

Jiří Růžička, Šimon Wikstrøm Svěrák (tematičtí editoři čísla), Kristina Andělová, Joseph Grim 

Feinberg, Ondřej Holub, Petr Kužel, Ivan Landa, Jan Mervart, Ondřej Slačálek, Dan Swain, 

Monika Woźniak 

Mezinárodní redakční rada

John Abromeit (Buffalo, NY, USA), Oliver Belcher (Durham, UK), Jana Beránková (New York, 

USA), Katarzyna Bielińska-Kowalewska (Varšava, Polsko), Wojciech Burszta (1957–2021, 

in memoriam), Maria Čechonadskich (Londýn, UK), Barbora Černušáková (Manchester, UK), 

Ľubomír Dunaj (Vídeň, Rakousko), Elżbieta Durys (Lodž, Polsko), Ingo Elbe (Oldenburg, 

Německo), Juraj Halas (Bratislava, Slovensko), Adela Hincu (Bukurešť, Rumunsko), Peter Hudis 

(Oakton, IL, USA), Michael Löwy (Paříž, Francie), Moishe Postone (1942–2018, in memoriam), 

Nick Nesbitt (Princeton, NJ, USA), Michał Rauszer (Varšava, Polsko), Peter Steiner (1946–2014,  

in memoriam), Richard Sťahel (Bratislava, Slovensko), Karolina Szymaniak (Vratislav 

a Varšava, Polsko), G. M. Tamás (1948–2023, in memoriam), Francesco Tava (Bristol, UK), 

Zhivka Valiavicharska (New York, USA), Xinruo Zhang (Šanghaj, Čína)

Jazyková redakce češtiny Pavla Toráčová

Jazyková redakce slovenštiny Silvia Ruppeldtová  

Jazyková redakce angličtiny Greg Evans, Scott Alexander Jones

Grafická úprava © Markéta Jelenová

Sazba Jana Andrlová

Vydal © Filosofický ústav AV ČR, v. v. i., Jilská 1, 110 00 Praha 1, Česká republika ve svém 

nakladatelství Filosofia jako jeho 630. publikaci

Tisk Tiskárna Nakladatelství Karolinum, Pacovská 350/4, 140 00 Praha 4  

Publikace vychází s podporou Strategie AV21 – Anatomie evropské společnosti, historie, 

tradice, kultura, identita.

ISSN 2570-7485

ISBN 978-80-7007-807-5 (tištěná verze)

ISBN 978-80-7007-812-9 (elektronická verze)

DOI 10.47376/filosofia.2025.1

Kontakt +420 222 220 124, kontradikce@flu.cas.cz

Webová stránka kontradikce.flu.cas.cz



OBSAH

Slovo úvodem  Jiří Růžička, Šimon Wikstrøm Svěrák    5

Studie
�Lenka Vojtíšková, Odcizení subjektu, cizota karnevalu. Setkávání marxismu 

a psychoanalýzy v raném díle Julie Kristevy    11

Kristýna Dziková, Ondřej Slačálek, Česká iliberální levice. Formování 

metapolitických pozic    31

Jana Jetmarová, Silvia Rivera Cusicanqui. Bolivijská dekoloniální teorie  

a praxe    81

Překlady
Otto Fenichel, s úvodem Romana Telerovského, O psychoanalýze jako zárodku 

budoucí dialekticko-materialistické psychologie    109

Roman Telerovský, „Věčný reptal“. Otto Fenichel a jeho platforma sociologické 

psychoanalýzy / psychoanalytické sociologie    111

Otto Fenichel, O psychoanalýze jako zárodku budoucí  

dialekticko‑materialistické psychologie    145

Materiály 
Šimon Wikstrøm Svěrák (ed.), Pražské přednášky o psychoanalýze    163

Recenzní esej
Juraj Halas, Teória ekonomickej moci kapitálu    177

O autorkách a autorech    193





Kontradikce Časopis pro kritické myšlení Ročník 8 číslo 1 (2024)

5

SLOVO ÚVODEM
DOI 10.46957/con.2024.1.1

Propojování Marxe s Freudem je nepochybně jednou z nejvýraznějších linií, která 

spoluvytvářela páteř kritického myšlení ve 20. století; linií, jejíž kontury jsou viditelné 

a činné dodnes. O samotném tématu sice bylo popsáno již nemálo stran, mnohdy se 

ovšem zapomíná, jak významným dějištěm počátků tohoto plodného, ale zároveň 

i konfliktního prolínání byla právě střední Evropa. I vzhledem k jejímu historickému 

dědictví pak není divu, že různé filozofické iniciativy snažící se sblížit tyto dva proudy 

nepředstavovaly nějakou jednotnou školu či hnutí. Šlo spíše o určitý hluboce diferenco-

vaný vektor uvažování, který při svém zrodu určoval trajektorie tak rozdílných proudů, 

jako byli někteří radikální psychoanalytici druhé generace, surrealisté a zakládající 

myslitelé frankfurtské školy, máme-li jmenovat alespoň ty nejvýraznější z nich. Ve 

všech těchto případech se stala psychoanalýza součástí, či alespoň souputníkem širšího 

emancipačního i kritického projektu a byla praktikována nejen jako klinická disciplína, 

ale také jako radikální kulturní, estetická, sociální a politická teorie. 

Jistěže do takové takřka univerzální šíře rozvinul psychoanalýzu do značné míry už 

Freud, ale právě jeho skeptickému pohledu na lidskou přirozenost byla idea marxis-

tického kolektivního osvobozování cizí.1 Podobně také v zakladatelských dílech Marxe 

a Engelse bychom jen obtížně hledali zjevnější předzvěsti budoucího tvořivého setkání 

marxismu s psychoanalýzou. Jejich usouvztažnění v meziválečné době si tak dodnes 

uchovává jakýsi paradoxní nádech. Navzdory této neočekávatelnosti ovšem existují 

vodítka, která překvapivou konvergenci psychoanalýzy s marxismem a revolučním 

myšlením do jisté míry objasňují. Většina z nich pramení v pronikavém étosu svobody, 

který byl oběma přístupům vlastní. Ten prohlubovala i dobová víra v možnost radikální 

celospolečenské změny, v naději, že jiný a spravedlivější svět je možný a dosažitelný, 

a z druhé strany i určitá hluboká a neústupná nesmiřitelnost vlastní psychoanalýze 

i marxismu. Za posledních dvě stě let evropského intelektuálního vývoje totiž patrně 

1  Freud nicméně zjevně nikdy marxistickou filozofii podrobněji nestudoval, jeho parafráze mar
xistických myšlenek připomínají spíše jejich vulgární, simplifikující interpretace. K tomu Adrian 
Johnston, „Communism and Ambivalence. Freud, Marxism, and Aggression“, in Critical Theory 
and Psychoanalysis: From the Frankfurt School to Contemporary Critique, ed. Jon Mills a Daniel 
Burston (London and New York: Taylor & Francis, 2022), s. 31.



Jiří Růžička a Šimon Wikstrøm Svěrák

6

nenajdeme jiné myšlenkové proudy, které by tak provokativně převracely a bořily 

ustálené společenské představy. Oba přitom vyvolávaly prudké reakce, budily strach 

a obecnou nevoli, která však na druhou stranu mohla svádět tehdejší radikální autory 

k jejich vzájemnému sbližování. Marxovo a Engelsovo „strašidlo komunismu“ se zde 

tak setkává s mnohými Freudovými formulacemi, v nichž reflektuje společenský odpor 

vůči psychoanalýze a jejímu odhalení určující role sexuality.

K propojování obou teorií částečně přispěly i vnější události, na které dosavadní 

podoby zvláště marxistické teorie nebyly s to adekvátně reagovat. Tak (ne)úspěchy 

revolučních událostí 1917 a v letech následujících, nástup levicových uměleckých avant-

gard a upadnutí revoluční vlny v druhé polovině dvacátých let ukázaly, že marxismus 

sice disponuje propracovanou teorií objektivního vývoje, ale citelně postrádá komple-

mentární pojetí tvořivé individuální subjektivity. Psychoanalýza přitom ukázala, jak 

významná je pro lidské vědomí pudovost a sexualita. Různé formy psychoanalytického 

setkávání s marxismem pak rozvíjely myšlenky, které poukazovaly na význam touhy 

a pudů jak pro ekonomiku a společnost, tak pro jedince. V tomto rámci byla odhalována 

společensky represivní funkce vytěsňování i jiných obranných mechanismů a mnohdy 

i exaltován revoluční potenciál osvobozování nevědomého života či sexuality. Stručně 

lze říci, že ve spojování Marxe s Freudem hrál významnou roli zájem o pochopení 

povahy a významu iracionality pro lidské myšlení a jednání. Zásadně a kriticky se to 

projevilo v souvislosti s další důležitou „vnější“ meziválečnou událostí, jíž byl nástup 

fašismu. Různé varianty „freudomarxismu“ se zde výrazně uplatnily ve snaze o po-

chopení a určení souhry nevědomých, psychosociálních a ekonomických příčin jeho 

masového úspěchu a síly autoritářství.

V českém čísle Kontradikcí jsme se pokusili poskytnout určitý vhled do tohoto pro-

línání marxistického a psychoanalytického světa především pomocí komentovaných 

překladů a materiálů, ale rovněž studie z pera Lenky Vojtíškové, která ve svém textu 

analyzuje interakci psychoanalýzy a marxismu v díle Julie Kristevy. Vojtíšková přitom 

odmítá zjednodušený pohled, který nerespektuje Kristevino „bulharské“ intelektuální 

dědictví i v jejím „francouzském“ období, ale naopak je plně rehabilituje a odkrývá 

přitom bohatství a originalitu této „východní“ stopy – bachtinovské inspirace, tradici 

jak „impresionistické“ kritiky, tak i bulharské verze marxistického humanismu. Výrazně 

odlišný přístup k vzájemnému obohacování psychoanalýzy a marxismu ukazuje esej 

Otto Fenichela „O psychoanalýze jako zárodku budoucí dialekticko-materialistické psy-

chologie“, která byla ideovým východiskem jeho pražské přednášky z konce roku 1935 

a jejíž český překlad publikujeme v přítomném čísle společně s informativní průvodní 

studií Romana Telerovského. Fenichel se zde ukazuje jako výrazný představitel těch 

myšlenkových tendencí, které se snažily uchopit psychoanalýzu jako vědu poskytující 

marxismu základy materialistické psychologie. Připomeňme, že v ideových sférách 

oficiální komunistické politiky ovšem takové snahy nikdy nezaznamenaly přílišný 

úspěch; psychoanalýza zde byla zpravidla trvale považována za idealistickou disciplínu 

a Freudem a jeho následovníky odhalený význam libida tu vyvolával vyložené nepřátel-



Slovo úvodem

7

ství. V Československu se tato averze projevila poúnorovým vyřazením psychoanalýzy 

z veřejného života, které bylo přerušené jen v krátkém období druhé poloviny šedesátých 

let, kdy – mimo jiné – proběhl v pražské městské knihovně díky Jiřímu Cveklovi cyklus 

přednášek věnovaných psychoanalýze, jenž měl být doprovozen vposled nerealizovaným 

vydáním konferenčního sborníku. Informace o těchto událostech poskytují dokumenty 

připravené pro sekci materiály Šimonem Wikstrøm Svěrákem.

V čísle ovšem najdete i dvě výrazné netematické studie, které se věnují dvěma takřka 

protichůdným, leč významným trendům v rámci levicového myšlení. Text Kristýny Dzi-

kové a Ondřeje Slačálka poskytuje podrobnou analýzu stále sílícího fenoménu dnešní 

doby – konzervativní/iliberální levice v českém prostředí, která je nicméně zasazena do 

širšího ideového a sociálního kontextu současného (středo)evropského vývoje. Autorka 

a autor ovšem neprovádějí jen její zevrubnou typologii a rozbor jednotlivých argumentů 

jejích představitelek a představitelů, ale sledují i normativní cíl: promyšlení levicové 

pozice mimo její liberální a iliberální alternativu. Text Jany Jetmarové se naopak věnuje 

myšlení Silvie Rivery Cusicanqui, bolivijské aktivistky, která propojuje dekoloniální 

perspektivu s domorodou zkušeností a praktikami bolivijských anarchosyndikalistů 

počátku 20. století. Jetmarová se přitom na závěr svého textu ptá, do jaké míry může 

být přístup Cusicanqui inspirativní i pro radikální politickou praxi v zemích ve střední 

a východní Evropě, které sice za sebou nemají traumatickou koloniální zkušenost zemí 

Jižní Ameriky, přesto se v jistém závislém, semikoloniálním postavení nacházejí. V čísle 

najdete i rozsáhlý recenzní esej Juraje Halase věnovaný jedné z nejdiskutovanějších 

a nejinspirativnějších marxistických analýz současnosti – knize Sørena Maua Mute 

Compulsion, v níž tento mladý dánský filozof na základě podrobného čtení Marxových 

spisů, zvláště těch pozdních, rekonstruuje jeho teorii moci (v kapitalismu). Halas tento 

pokus více než vítá, zároveň však poukazuje na některé nesrovnalosti v Mauových 

interpretacích Marxe, resp. na nedostatky v jeho argumentech.

Jiří Růžička a Šimon Wikstrøm Svěrák



Jiří Růžička a Šimon Wikstrøm Svěrák

8



Slovo úvodem

9

STUDIE



Jiří Růžička a Šimon Wikstrøm Svěrák

10



Kontradikce Časopis pro kritické myšlení Ročník 8 číslo 1 (2024)

11

ODCIZENÍ SUBJEKTU, 
CIZOTA KARNEVALU 
Setkávání marxismu a psychoanalýzy 
v raném díle Julie Kristevy1

Lenka Vojtíšková
Fakulta humanitních studií Univerzity Karlovy, Praha
lenka.vojtiskova@fhs.cuni.cz
ORCID 0000-0002-6153-9590

Alienation of the Subject, Strangeness of the Carnival. The Encounter Between 

Marxism and Psychoanalysis in the Early Work of Julia Kristeva

Abstract

In Julia Kristeva’s early work, several intellectual currents intersect. Her theoretical posi-

tions are shaped not only by “French” intellectual traditions but also by key questions that 

emerged in response to the publication of M. M. Bakhtin’s works in Bulgaria prior to her 

move to Paris. However, the Bulgarian reception of Bakhtin is not primarily reflected in 

her presentation of the author’s work, which helped establish her on the French intellectual 

scene. Instead, its influence becomes more evident in Kristeva’s own subsequent work, where 

she seeks to formulate a new theory of the subject and language. This article argues that, 

in addition to the influence of structural Marxism and Lacanian (French) psychoanalysis, 

Kristeva’s theory also echoes Marxist humanism, which motivated her to counterbalance 

Lacanian thought. We trace Kristeva’s trajectory in the context of two interrelated issues: 

the emancipatory potential of Bakhtin’s notion of carnival, and the question of alienation.

1    Vznik článku byl podpořen Grantovou agenturou Univerzity Karlovy (projekt č. 173123, Vztah 
slavnosti a literatury u Georgese Bataille a Julie Kristevy).



Lenka Vojtíšková

12

Keywords

Kristeva, Marxism, Psychoanalysis, Carnival, Alienation

DOI 10.46957/con.2024.1.2

Když se Julia Kristeva v osobněji laděných teoretických textech nebo rozhovorech pouští 

do reflexí svého postavení mezi dalšími autory a autorkami své generace, využívá k tomu 

několika málo opakujících se figur. Obraz sebe sama, který čtenářům předkládá, často 

podpírá exotizující figurou cizinky, případně ještě efektnější a možná i nasycenější 

metaforou „monstrum křižovatek“. Kristeva v roce 1965 odchází z rodného Bulharska 

do Paříže – monstrum se tedy rodí na průsečíku západní a východní Evropy. Křižo-

vatka se ovšem rozbíhá i do dalších směrů; především vezmeme-li v úvahu autorčino 

rané dílo, je to na jedné straně marxismus a na druhé straně psychoanalýza, která 

plodí onen nejednoznačný subjekt, s nímž se autorka s oblibou identifikuje. Nakolik 

je ale Kristeva rozkročená mezi dvě rozdílná intelektuální prostředí, ani marxismus 

v jejím podání neunikne jistému štěpení. Kristeva přijíždí do Paříže ve stejném roce, 

kdy vychází vlivná kolektivní reinterpretace Marxe Číst kapitál, a jakožto nastávající 

součást skupiny Tel Quel nastupuje do rozjetého vlaku althusserovského marxismu, 

který její uvažování ovlivní už v samotných základech. Co je ale často opomíjeno, je 

skutečnost, že Kristeva v tomto ohledu takříkajíc „nepřijíždí s prázdnou“. Jak v posled-

ní době poukazují někteří badatelé ve snaze autorčino dílo decentralizovat, Kristeva 

do Paříže přijíždí z intelektuálního okruhu bulharských marxistických humanistů. 

Opravdové monstrum pak vzniká tehdy, když k celé věci připočteme ještě autorčino 

francouzské setkání s lacanovskou psychoanalýzou: ta si svým pojetím rozpolceného 

subjektu zajisté lépe rozumí s Althusserovým marxismem než s jeho humanistickou 

verzí, která naopak hledá cestu z odcizení a jistá plnost pro ni není jen fantasmatem.

Někteří Kristevini kritici jsou vůči vlivu bulharského intelektuálního prostředí na její 

práci naopak velmi skeptičtí, a není divu. I v detailně zpracované intelektuální biografii 

Julie Kristevy od Alice Jardine nalezneme hned několik „historek“, které velmi dobře 

ilustrují, že autorčin přesun z Východu na Západ nebyl jen fyzický a intelektuální, ale 

bezesporu spočíval v jakémsi novém usazení autorky jakožto mluvícího subjektu. Jedna 

z nich pojednává o mladé Kristevě, která nedávno přišla do Paříže a pracuje na svých 

prvních textech ve francouzštině. Sleduje svoji ruku při psaní a má pocit, že píše pro 

ni jaksi mrtvou řečí – respektive řečí, která se jí živou už nikdy nestane. Zatímco se ale 

zaobírá tímto pocitem cizosti v jazyce, nereflektovaně v ní umírá něco docela jiného 

– bulharština, její rodná řeč.2 Pokud se zde mluví o bulharštině, dozajista se nejedná 

jen o národní jazyk, kterému Kristeva odvyká a který ztrácí: je to také určitý komplex 

2  Alice Jardine, At the Risk of Thinking: An Intellectual Biography of Julia Kristeva (New York: 
Bloomsbury Academic, 2020), s. 70.



Odcizení subjektu, cizota karnevalu 

13

reprezentací, asociací, symbolických fragmentů spojených s její minulostí a intelektuál

ními, politickými i osobními skutečnostmi a vztahy. V tomto procesu jako by se mezi 

„Bulharskem“ a „Francií“ či „Východem“ a „Západem“ rodila jistá hierarchie a někteří 

Kristevini kritici poukazují na to, že autorka svou minulost odvrhuje, odsouvá ji do 

pozadí, jako by se její zkušenost z východní Evropy vůbec nepromítala do postojů, které 

formuluje.3 Objevují se ovšem i pokusy ukázat, že je tomu naopak, a tato Kristevina 

zkušenost již od počátku z pozadí pohání vpřed její teoretické uvažování. Kristevovská 

badatelka Miglena Nikolchina jde v této otázce ještě dál a tvrdí, že „Kristevino rané dílo 

patří k bulharským teoretickým trendům do stejné míry, do jaké se podílí na formování 

francouzského myšlení šedesátých let“.4 K tomuto pokusu Kristevino dílo decentrali-

zovat se připojujeme i v tomto textu. Pokusíme se ukázat, že všechny zmíněné, často 

protichůdné teoretické pozice (marxistický humanismus, althusserismus, lacanovská 

psychoanalýza, ale i ta její verze, kterou Lacan odvrhuje) Kristeva okupuje zároveň. 

Všechny tyto diskurzy svádí na jedno místo a vytváří svébytnou verzi freudomarxismu, 

který zasáhl do francouzského prostředí právě díky autorčinu specifickému, mnohdy 

opomíjenému intelektuálnímu zázemí, a spolu s tím jí také umožnil nově konceptu-

alizovat některé otázky, které byly pro bulharské humanisty v době jejího odjezdu 

aktuální. Jistým průvodcem těmito všemi pozicemi zastávanými v Kristevině díle nám 

bude již zmíněná koncepce odcizení, která v jednotlivých směrech kristevovské křižo-

vatky nabývá dvou nesmiřitelných podob: na jedné straně je to odcizení, jak jej pojímá 

marxistický humanismus – tedy jako jisté oddělení od lidské podstaty. Na straně druhé 

je to ovšem koncepce vycházející ze strukturalizujících čtení Marxe a Freuda, které by 

jej považovaly spíše za tuto podstatu samotnou, nakolik z něj činí konstitutivní prvek 

subjektivity tkvící už v povaze jazyka, do něhož je subjekt ponořen. 

Setkání dvou jazyků

Autorčino rané dílo vskutku není na reference k bulharskému intelektuálnímu pro-

středí bohaté. V Kristevině bibliografii ovšem najdeme jednu výjimku, a tou je text „La 

littérature dissidente comme réfutation du discours de gauche“ z roku 1978. Kristeva se 

zde mimo jiné pokouší odstínit dvě podoby jazyka disentní literatury, jak je nalezneme 

v západní a východní Evropě:

Západní avantgardy píší samy sebe jakožto analýzy mytologií, náboženství nebo 

všedních politických diskurzů, hledají při tom však hudbu slov a vět jako skutečné 

pozadí jazyka. Oproti tomu na Východě se upřednostňuje vtip [jakožto hra nevě-

3  Gayatri Chakravorty Spivak, In Other Worlds: Essays in Cultural Politics (New York: Routledge, 
1988), s. 161.
4  Miglena Nikolchina, „From Praxis to Chōra: The Filtre of (In)Humanization in Julia Kristeva’s 
Early Work“, in Revolution in Poetic Language Fifty Years Later: New Directions in Kristeva Studies, 
ed. Emilia Angelova (New York: Sunny Press, 2024), s. 192.



Lenka Vojtíšková

14

domí], náznaky, výpustky, zhuštění, jiný význam skrytý mezi slovy, mezi řádky 

[…] Zkrátka, celý rétorický arzenál určený k obejití cenzury ze strany nevědomí 

nebo politbyra.5 

Obě charakteristiky zde bezpochyby vycházejí z Kristeviny detailní znalosti obou „jazyků“: 

zatímco v tom prvním se aktuálně pohybuje, druhý je ten, který jí bylo dovoleno před 

více než deseti lety opustit. Když píše o „Východu“, odkazuje mimo jiné k politickým 

a intelektuálním strategiím svých bývalých bulharských spolupracovníků, přičemž, 

pokud také čteme jaksi „mezi řádky“, má na mysli zejména jedno konkrétní jméno. 

Kristeva níže v textu letmo zmiňuje tematiku na první pohled poněkud partikulární 

a (historicky) vzdálenou předmětu celého textu, a to vztah Dostojevského a vrchního 

prokurátora ruské pravoslavné církve Konstantina Petroviče Pobědonosceva. Právě 

jejich zvláštnímu spojenectví ovšem zasvětil svou knihu Génius a jeho mistr6 Cvetan 

Stojanov, bulharský spisovatel, intelektuál a Kristevin někdejší partner, který se v tom-

to textu najednou ohlašuje – později se Stojanov objeví až jako fiktivní postava Dana 

v Kristevině prvním románu Les Samouraïs.7

Téma Stojanovovy knihy navíc není bez souvislosti se zmíněnými technikami „obchá-

zení cenzury“. Stojanov ji zároveň podle některých badatelů píše nejen jako historickou 

studii, ale především ve vztahu k aktuální situaci v Bulharsku šedesátých a sedmdesátých 

let8 – jako jisté ohledávání možností rezistence vůči oficiálním ortodoxně-marxistickým 

učením (zejména vůči teorii odrazu Todora Pavlova)9 a s nimi související roli, kterou 

by měla ve vztahu ke společnosti hrát literatura. Vidí tak paralelu mezi vlastní situací 

(jakožto literáta, ale i jako filozofa) a situací Dostojevského, jehož si Pobědonoscev 

vybírá jako prostředek, skrze nějž hodlá „vést lid“ – tím, že bude „dirigovat“ obsah 

5  Julia Kristeva, „La Littérature dissidente comme réfutation du discours de gauche“, Tel quel 
76, (1978), s. 41–42. 
6  Stojanovova kniha vyšla až posmrtně (a nedokončená) v roce 1978, tedy ve stejný rok, kdy Kris-
teva píše zmíněný text. Je dostupná ve francouzském překladu: Tzvetan Stoyanov, Le génie et 
son maître: Les relations idéologiques entre Dostoïevski et Pobedonostsev: une page inconnue de 
l’histoire du paternalisme, přel. Marie Vrinat (Paris: L’Esprit des Péninsules, 2000).
7  Více k tomuto Miglena Nikolchina, „Byzantium, or Fiction as Inverted Theory“, in Kristeva’s 
Fiction, ed. Benigno Trigo (Albany: State Univeristy of New York Press, 2013), s. 146: „V prvním 
Kristevině románu Samurajové vstupuje Stojanov na scénu jako Dan, někdejší přítel Olgy [prota
gonistky]. Ačkoli Bulharsko v románu zatím není jmenováno, Danův výskyt v něm lze považovat 
za jakýsi záchytný bod: označuje spojení Kristevy s obskurní bulharskou intelektuální scénou 
a od té doby stále větší viditelnost Bulharska v Kristevině psaní.“
8  Enyo Stoyanov, „Poststructuralist Backgrounds: the Political Strategies of Resistance in the 
Literary-Theoretical Debates during the 1960–1970s in Bulgaria“, Slavica Tergestina 20, č. 1 (2018) 
s. 16–44.
9  Více k teorii odrazu – a možnostech rezistence – v tomto kontextu viz Kamelia Spassova, „Sub-
verting the Theory of Reflection: Modernism against ‚Modern Realism‘“, History of Humanities 
4, č. 2 (2019), s. 357–364.



Odcizení subjektu, cizota karnevalu 

15

Dostojevského děl, rozpohybuje dění ve společnosti v souladu se svým přesvědčením. 

Stojanov ovšem poukazuje na to, že původně jednoduchý vztah ovládajícího a ovláda-

ného se samozřejmě komplikuje. Možnost Pobědonoscevovu vedení unikat totiž pro 

Dostojevského tkví už v samotné povaze jazyka (a specificky v románové struktuře), 

jež s sebou vždy nutně nese ambivalenci a neukončenost (která je zároveň z pohle-

du teorie odrazu takřka netematizovatelná). Vidíme tak určité zpřesnění podoby oné 

strategie, o níž hovoří Kristeva: na jednu stranu je jejím ztělesněním celá Stojanovova 

kniha, nakolik pracuje s aluzí a politicky signifikantní obsah přesouvá do historického 

tématu za účelem jej ukrýt před cenzory. Tématem, které si vybírá ke zpracování, ale 

zároveň ukazuje i to, že ona strategie rezistence nespočívá jen ve vědomém, záměrném 

a kalkulovaném obcházení cenzury. Kapacitou obcházet cenzuru (v obou Kristevou 

zmiňovaných konotacích) disponuje (románový) jazyk jako takový. Proto také zmíněný 

text o východním disentu v závěru obě strategie nerozděluje, ale naopak slučuje v jednu 

koherentní pozici: východní nové promýšlení jazyka a sociality se připojuje k ambicím 

Západu a naopak.10 Kristeva zkrátka u obou jazyků deklaruje jejich nebývalou blízkost 

a ukazuje, že jak cenzuru, tak i „mytologie, náboženství nebo všední politické diskurzy“ 

lze rozkládat pomocí stejných prostředků – tj. pomocí inherentní ambivalence jazyka, 

kterou, jak uvidíme, Kristeva sama ve svém díle rozpracovává prostřednictvím pojmu 

sémiotična, který by jistě zahrnoval jak západní verzi související s „hudbou jazyka“, tak 

i ony vyjmenované mechanismy dotýkající se toho, co se v psychoanalytickém slovníku 

označuje jako primární procesy.

Impresionistická kritika a možnosti překonání odcizení

Je to právě zmíněný Cvetan Stojanov, který tvoří nejvýznamnější pojítko mezi Kristevi-

nou teoretickou prací ve Francii a jejím bulharským intelektuálním zázemím. Stojanov 

(a spolu s ním i Kristeva před svým odjezdem) se řadil mezi tzv. impresionistické kritiky, 

kteří, zejména na poli literární vědy, usilovali o vytvoření opozice jak vůči oficiální verzi 

marxismu na straně jedné, tak vůči strukturalistickým proudům na straně druhé. O své 

přináležitosti k impresionistické kritice hovoří i sama Kristeva a zmiňuje přitom vnitřní 

rozpolcení tohoto okruhu. Tento tábor se podle ní dělil na „slavofily nebo nacionalisty, 

kteří se pokoušeli vzkřísit kulturní život a svobodu myšlení prostřednictvím obnovy 

kulturního dědictví; ale byla tu i druhá strana, ‚okcidentalisté‘, kteří si mysleli, že pokud 

chceme nalézt svobodu, musíme se obrátit na Západ.“11 Z jejího vyjádření je zřejmé, 

kam sama sebe řadí; zároveň zde ale lze cítit ironický odstup vůči vlastní pozici – jako 

kdyby tehdejší snahy opírat se o Západ byly jaksi naivní (rozhovor vyšel v roce 1997, 

Kristeva se tedy vyjadřuje k situaci více než třicet let staré). Její zkratku ale nelze číst 

10  Kristeva, „La Littérature dissidente comme réfutation du discours de gauche“, s. 44.
11  Clive Thompson, „Dialogisme, carnavalesque et psychanalyse: entretien avec Julia Kristeva 
sur la réception de l’œuvre de Mikhaïl Bakhtine en France“, Recherches sémiotiques / Semiotic 
Inquiry 18, č. 1–2 (1998), s. 16.



Lenka Vojtíšková

16

tak, že by se tehdy mělo jednat o jakýsi příklon k buržoazním teoriím či kapitalismu 

(ty, jak vidno v již francouzských autorčiných textech, platí za protipól oné „svobody 

myšlení“ stejně jako oficiální bulharský marxismus). V tomto kontextu lze soudit, že 

„Západ“ by znamenal zejména hegeliánství či západní marxistické inspirace (Kristeva 

sama ostatně odjíždí psát svou disertaci do Paříže k Lucienu Goldmannovi). Výchozí 

bod, z něhož lze kritizovat jak oficiální verzi marxismu, tak i strukturalistické tendence, 

pak impresionistická kritika najde především v otázce odcizení.

Stojanov po sobě kromě nedopsaného Génia a jeho mistra zanechává také nedo-

končené ambiciózní dílo s názvem Myšlenky a motivy odcizení v západní literatuře. 

Jak píše v doslovu Antoaneta Vojnikova, vydaná část tohoto díla tvoří pouze (taktéž 

nedokončený) první svazek ze zamýšlených tří, v nichž Stojanov plánoval v co největší 

komplexnosti postihnout, jakými způsoby se s tématem odcizení vyrovnává evropská 

literární tradice. Vydaná část knihy zahrnuje pouze kapitoly o literatuře 18. století, 

Stojanov ovšem dle dochovaných plánů zamýšlel literárně-filozofickou analýzu rozší-

řit na široký literární korpus: od Balzaca přes Kafku až po francouzský Nový román.12 

Svá teoretická východiska Stojanov načrtává v úvodní kapitole: zde otázku odcizení 

předestírá především jako otázku vykořenění, antagonismu vůči přírodě, narušení 

lidských vazeb či oddělení od lidské podstaty. Zároveň s tím odmítá pojetí odcizení 

jakožto individuálně-psychologického, „věčného“ fenoménu, namísto toho jej v duchu 

marxistického humanismu (odkazuje především na Marxovy Ekonomicko-filozofické 

rukopisy z roku 1844) navrhuje chápat jako fenomén historicky a sociálně ukotvený, tudíž 

přechodný.13 Současný badatel Enyo Stoyanov naprosto oprávněně jeho pojetí srovnává 

s pojetím Györgye Lukácse,14 zároveň s tím však poukazuje na autorův distinktivní 

postoj k otázce překonání odcizení, který se úzce váže k funkci literatury, a v němž 

podle něj tkví největší autorova originalita: ačkoliv Cvetan Stojanov chápe fenomén 

odcizení jakožto přechodný, zároveň s tím odhaluje meze představy, že ztracenou in-

tegritu lze znovunastolit: literární analýzy jsou především systematickými analýzami 

toho, jak pokusy odcizení uniknout vedou k odcizení ještě hlubšímu.15 Tento postoj je 

přitom podle něj formulován zejména vzhledem ke sporům přímo uvnitř proudu im-

presionistické kritiky: kromě jiného je vyjádření této skepse vůči překonání odcizení 

také polemikou s těmi, které Kristeva nazvala jako „nacionalisté“ a kteří rozpracová-

12  Cvetan Stojanov, Sčiněnia v dva toma. Tom vtori: Otčužděnieto (Sofija: Blgarski pisatel, 1988), 
s. 533–537.
13  Stojanov, Sčiněnia v dva toma, s. 210.
14  Stoyanov, „Poststructuralist Backgrounds“, s. 24. Srov. s Lukácsem, který chápe odcizení jako 
„výsledek zvěcnění dynamických výrobních sil a vztahů ve společnosti, což je proces, který na-
konec vede k destrukci množství společenských vláken, jež spojují jednotlivce s jejich komunitou 
a světem.“ György Lukács, Dějiny a třídní vědomí: studie o marxistické dialektice, přel. Lubomír 
Sochor (Praha: Filosofia/Academia, 2020), s. 367.
15  Stoyanov, „Poststructuralist Backgrounds“, s. 25.



Odcizení subjektu, cizota karnevalu 

17

vali myšlenku, že je to právě periferní kulturní postavení Bulharska, které zaručuje 

potenciál zpřetrhané vazby znovuobnovit.16 Otázka, zda si postoj Cvetana Stojanova 

k překonání odcizení můžeme opravdu vykládat jako skepsi, ovšem podle nás zasluhuje 

jisté vyjasnění. Komplikovanost možné odpovědi totiž vystupuje na povrch ve chvíli, 

kdy se autor obrací k vymezení toho, jakou roli zastává spisovatel jako takový uprostřed 

kapitalistické dynamiky odcizení: samotná povaha tvorby s důrazem na estetický roz-

měr – v němž podle něj tkví podstata literatury – totiž narušuje hladký přechod užitné 

hodnoty v hodnotu, a spisovatele nutně staví do protikladu vůči společenské struktuře, 

a tedy do konfliktu s jakýmkoliv zvěcňujícím aparátem.17 Stojanov tak vyjadřuje názor, 

že únik z odcizení, moment vystoupení mimo komoditní sféru, je nutnou podmínkou 

literárnosti jako takové. Tento akt, který spisovatel podniká, ho ovšem staví do „tragické“ 

pozice – Stojanov o spisovateli píše jakožto o „cizím těle“,18 které by stálo na rozhraní 

dvou možných cest, jak onen konflikt se zvěcňujícím aparátem vyřešit: buď se stane 

jeho součástí, nebo se může pokusit mu uniknout. Oba případy ale v důsledku podle 

Stojanova znamenají rozpuštění onoho estetického momentu (v prvním případě jde 

o jeho rozpuštění plným přechodem v hodnotu, v případě druhém izolace od spole-

čenské struktury nutně znamená i ztrátu kontaktu se čtenářem, který je pro realizaci 

estetického aktu nepostradatelný).19 Jako jediná možnost se tak jeví v tomto konfliktu 

setrvat. Příkladem by Stojanovovi nejspíše byl dříve zmíněný Dostojevskij, který onu 

křehkou pozici udržuje prostřednictvím románové ambivalence a neukončenosti: stává 

se oním momentem krize odcizení, a zároveň s tím se vystavuje odcizení, které je ovšem 

již jiného řádu. V této dynamice Stojanov odhaluje skutečnost, že pozice mimo odcizení 

nestojí v protikladu vůči onomu prohloubení, které by bylo určitým selháním. Naopak, 

zrušení odcizení a jeho prohloubení je jedním a tím samým paradoxním pohybem. 

Bachtin mezi bojem o člověka a strukturou

Přináležitost k impresionistické kritice je zároveň jedním z důvodů, proč je Kristeviným 

významným vstupním bodem do francouzského intelektuálního prostředí dílo Michaila 

Michajloviče Bachtina. Autorka získává první pozornost především díky své prezentaci 

Bachtinových teorií na Barthesově semináři v roce 1966. Význam Bachtinovy práce 

pro impresionistickou kritiku je nesporný: je to především jeho koncept karnevalu, 

který reprezentuje opěrný bod právě ve zmíněné otázce překonání odcizení. Karneval 

v Bachtinově podání nabízí bulharským teoretikům především způsob, jak konceptua

lizovat jistý neodcizený stav („Karneval se slavil jako dočasné osvobození od panující 

16  Enyo Stoyanov, „The Political Dimensions of Mikhail Bakhtin’s Bulgarian Reception: Between 
Structuralism and Impressionism“, History of Humanities 4, č. 2 (2019), s. 370.
17  Stojanov, Sčiněnia v dva toma, s. 222.
18  Stojanov, Sčiněnia v dva toma, s. 223.
19  Stojanov, Sčiněnia v dva toma, s. 223–224.



Lenka Vojtíšková

18

pravdy a stávajícího řádu, dočasné zrušení všech hierarchických vztahů, privilegií, 

norem a zákazů. [...] Člověk jako by se přerodil k novým, čistě lidských vztahům.“20) 

Tím se zároveň, jak ukazuje Enyo Stoyanov, stává jádrem rozkolů mezi „okcidentalisty“ 

a „nacionalisty“ – jde o to, zda je karneval „přetrvávající nedějinné bezčasí, které exis-

tuje současně s pohybem dějinného času“,21 nebo zda se jedná o „specifickou dějinnou 

kulturní instituci z předmoderních dob“.22 Taková otázka je ve vztahu k Bachtinovi na-

nejvýš smysluplná. Pro Bachtina se totiž jedná o koncept produktivní zejména na poli 

literární teorie23 – karneval jakožto mimoliterární událost se podle něj v průběhu dějin 

„převtělil do literatury“24 a učinil z ní prostor, který se svým samotným uspořádáním 

stává jakýmsi bojem o člověka, bojem proti jeho zpředmětňování.25 Lze si tedy klást 

otázku, zda je možné/žádoucí onen vývoj i proti běhu dějin zvrátit a onu formu jako 

takovou, kde odcizení chybí, znovunastolit (jak by si přála nacionalistická větev), nebo 

zda je jeho podoba doopravdy závislá na dějinných podmínkách a nemůže nyní přeží-

vat jinak než v podobě literatury, která je tím pádem jediným oprávněným prostorem, 

v němž lze odcizení překonat – což je pozice, k níž se přiklání Cvetan Stojanov, a jeho 

důraz na dějinnost karnevalu je právě důrazem na jaksi privilegovanou pozici literatury. 

Když vezmeme v úvahu samotné Kristeviny texty, v nichž jako jedna z prvních 

představuje Bachtina francouzskému publiku, nenajdeme v nich mnoho z podobných 

marxisticky-humanistických konceptualizací. Její prezentace na Barthesově semináři 

vychází v roce 1967 jako článek v časopise Critique, v roce 1969 jej pak jen s malými 

úpravami vydává ve výboru ze svých článků v knize Sèméiotikè pod názvem „Le mot, 

le dialogue et le roman“. To, že se mezi první a druhou publikací z názvu vytrácí Bach-

20  Michail Michajlovič Bachtin, François Rabelais a lidová kultura středověku a renesance, přel. 
Jaroslav Kolár (Praha: Argo, 2007), s. 16–17.
21  Stoyanov, „The Political Dimensions of Mikhail Bakhtin’s Bulgarian Reception“, s. 371.
22  Stoyanov, „The Political Dimensions“, s. 371.
23  Hranice literární teorie Bachtin samozřejmě překračuje, spíš by se v jeho případě dalo hovořit 
obecněji o „emancipačním diskurzu“, jak to ve své bachtinovské studii činí Galin Tihanov. Jeho 
práci zmiňujeme zejména proto, že v ní podniká srovnání s prací Györgye Lukácse a nachází 
mnoho zásadních styčných bodů. Podnětná jsou především srovnání koncepce třídy u Lukácse 
s koncepcí žánru u Bachtina, identifikace stejné strukturální pozice „románu“ a „proletariátu“, 
a stejně tak srovnání ústředního Lukácsova pojmu zvěcnění (který je v našem kontextu vysoce 
relevantní) s Bachtinovým monologismem. Galin Tihanov, The Master and the Slave: Lukács, 
Bakhtin and the Ideas of Their Time (Oxford: Clarendon Press, 2010), s. 65–82.
24  Michail Michajlovič Bachtin, Dostojevskij umělec: k poetice prózy, přel. Jiří Honzík (Praha: 
Československý spisovatel, 1971), s. 215.
25  Karnevalizaci literatury zde Bachtin exemplifikuje na díle Dostojevského: „Hlavní patos celé 
Dostojevského tvorby, jak pokud jde o formu, tak pokud jde o obsah, tkví v boji proti zpřed-
mětňování člověka, lidských vztahů a všech lidských hodnot v kapitalistické společnosti. Dosto-
jevskij sice v plném rozsahu nechápal hluboké ekonomické kořeny zpředmětnění, sám, pokud 
víme, přímo tohoto termínu nikde nepoužil, avšak právě tento termín nad jiné přesně vystihuje 
nejhlubší smysl jeho boje o člověka. Bachtin, Dostojevskij umělec, s. 87.



Odcizení subjektu, cizota karnevalu 

19

tinovo jméno, je detail víceméně nepodstatný, přesto ale poukazuje na důležitou věc. 

Této vynechávky si všímá i Scarlett Baron a komentuje ji následovně: „Odstranění Ba-

chtinova jména může být v tomto kontextu součástí strategie, jejímž cílem je představit 

osm kapitol knihy jako základní stavební kameny Kristevina vlastního teoretického 

systému, nikoli jako soubor příležitostných statí, které se skládají z analýz poznatků 

jiných teoretiků.“26 Poukazuje tak na skutečnost, že se ve své podstatě nejedná o ryze 

„bachtinovský“ text, ale spíše o Kristevinu vlastní rekonceptualizaci těch Bachtino-

vých pojmů, které v názvu ponechává. Někteří kritici v tomto smyslu hovoří téměř 

o dezinterpretaci, která spočívá v „textualizaci“ Bachtinových pojmů za současného 

vynechání oněch humanisticky orientovaných bodů, tj. otázky subjektivity a vztahu 

literatury a společnosti.27 Je pravdou, že Kristeva ve svém textu situuje Bachtina do 

kontextu, který je jeho bulharské recepci impresionistickými kritiky skutečně cizí: 

jeho práce je usouvztažněna především s pojmem struktury. Kristeva se Bachtina snaží 

představit jako myslitele, jehož pojetí není vůči pojmu struktury ani fundamentálně 

v opozici, ani s ním bezvýhradně nesplývá. Bachtin podle ní spíše nabízí způsob, jak 

produktivně odpovídat na dobové problémy strukturalismu, a zároveň prostředek, jak 

jej transformovat (Kristevou vyjádřeno jako „dynamizace strukturalismu“28). Přesto 

(anebo možná právě proto), že se Kristeva v tomto textu pokouší Bachtina představit 

francouzskému publiku skrze jemu dostupné diskurzy (vzpomeňme na ony „východ-

ní“ techniky obcházení cenzury), první reakce jsou podezíravé až nepřátelské. Když 

Kristeva později zhodnocuje svůj vstup do Francie, píše:

První přijetí, kterého se mi dostalo od francouzského veřejného mínění, raději 

přejdu: urážlivý článek v časopise Minute, kde na základě mého článku o Bachti-

novi, který jsem publikovala v Critique, získali dojem, že ve mně objevili sovětskou 

špionku. Přinesli mi ho do Cochinovy nemocnice, kde jsem na jaře 67 prodělávala 

virovou hepatitidu. Myslím, že mi pomohl k uzdravení.29

Možná i kvůli podobným nařčením můžeme v dalším (a také posledním) textu, který 

Kristeva věnuje čistě Bachtinově práci, nalézt explicitní vyjasnění pozic, které předtím 

byly předestřeny pouze na teoretické rovině. V roce 1970 vychází francouzský překlad 

Bachtinovy knihy Problemi poetiki Dostojevskovo, doplněný o Kristevinu předmluvu 

s názvem „Rozvrácená poetika“. Předmluva je uvozena konstatováním, že představení 

26  Scarlett Baron, Birth of Intertextuality: The Riddle of Creativity (New York: Routledge, 2021), s. 326.
27  Např. Andrea Lesic-Thomas, „Behind Bakhtin: Russian Formalism and Kristeva’s Intertextu-
ality“, Paragraph 28, č. 3 (2005), s. 1–20.
28  Julia Kristeva, „Slovo, dialog a román“, přel. Josef Fulka, in Slovo, dialog a román: texty o sémi-
otice (Praha: SOFIS, 1999), s. 7.
29  Julia Kristeva, „Mémoire“, L’Infini 1 (1983), s. 49. Tamtéž Kristeva zmiňuje i pozdější obvinění 
ze ždanovismu namířené na celkový vztah skupiny Tel Quel k literatuře. 



Lenka Vojtíšková

20

této knihy v novém historickém a sociálním kontextu obnáší jistý risk ohledně toho, 

jak bude kniha pochopena. Kristeva proto ihned demonstruje, že Bachtinova práce 

je jasným odmítnutím „vulgárního sociologismu či historismu“30 (tj. teorie odrazu), 

a přestože „kolísá mezi humanistickým, či dokonce skrytě křesťanským jazykem a od-

bornou terminologií“,31 je nasnadě jeho pojetí subjektivity chápat jako pojetí v zásadě 

freudovské, respektive lacanovské. U Bachtina podle ní najdeme onen rozpolcený sub-

jekt, který známe z psychoanalýzy, subjekt, který není pánem své vlastní promluvy, 

nakolik promluva vždy patří „já“ i „jinému“ zároveň; románový jazyk je pak místem, 

kde se toto rozdělení [morcellement] uskutečňuje.32

V případě tohoto výkladu lze zcela jistě přistoupit na zmíněnou pozici, že se vzhledem 

k Bachtinovi jedná o dezinterpretaci (zejména pokud přihlédneme k Bachtinově kritice 

Freuda jakožto stoupence „individualistického subjektivismu“)33 či, pokud budeme smíř-

livější, o rekontextualizaci. Když ovšem vezmeme v úvahu bulharskou recepci Bachtina, 

lze tvrdit, že spolu s tím se bude jednat i o novou konceptualizaci oné politické roztržky 

ohledně dějinnosti karnevalu. Bachtinův centrální „boj proti zpředmětnění člověka“ 

nepřestává být relevantní ani pro Kristevino čtení jeho díla. Kristeva ovšem onu roztržku 

řeší na jiném poli, totiž na poli problematiky subjektu. V určitý moment zmiňuje dva 

typy „umělecké reflexe“ krize subjektu, které Bachtinovo pojetí karnevalu umožňuje, 

a které psychoanalytickým slovníkem vyjadřují podstatu obou pozic impresionistické 

kritiky: jednou z nich je identifikace-přenos, druhou analýza-bez-konce v „psaní, které 

prochází zdí reprezentace“.34 Přiklání se k pozici druhé s tím, že „boj proti zpředmětně-

ní“ je sice stále platný, ale není veden s cílem navrátit se k unárnímu, nerozdělenému 

subjektu (viz pozice „nacionalistů“). Tento boj naopak chápe jako jisté oslabení jednoty/

zmnožení subjektivní pozice (jak autorka píše, v karnevalu subjekt „prochází nulou“35).

Odcizený, nebo rozpolcený subjekt?

Kristeva přináší Bachtinovu práci do prostředí, které je vůči marxistickému humanismu 

vyloženě nepřátelské a celý diskurz odcizení v zásadě odmítá. Skupina Tel Quel, do níž 

se autorka ve Francii téměř okamžitě začleňuje, má na jednu stranu s jejím bulharským 

intelektuálním zázemím společný zájem o zvláštní charakter literárního psaní jakožto 

nástroje jisté společenské změny v přímé opozici v k teoriím odrazu, na stranu dru-

30  Julia Kristeva, „Une poétique ruinée (préface)“, in Mikhaïl Bakhtine, La Poétique de Dostoïevski 
(Paris: Seuil, 1970), s. 12.
31  Kristeva, „Une poétique ruinée“, s. 23.
32  Kristeva, „Une poétique ruinée“, s. 14.
33  Michail Michajlovič Bachtin, Valentin Nikolajevič Vološinov, Marxizmus, freudizmus, filozofia 
jazyka, přel. Ladislav Holata, František Novosad (Bratislava: Pravda, 1986), s. 129–130.
34  Kristeva, „Une poétique ruinée“, s. 22.
35  Julia Kristeva, „Slovo, dialog a román“, přel. Josef Fulka, in Slovo, dialog a román: texty o sémi-
otice (Praha: SOFIS, 1999), s. 21.



Odcizení subjektu, cizota karnevalu 

21

hou ale akcentuje Marxe zcela jiným způsobem než impresionistická kritika. Jedním 

z hlavních zdrojů pro Tel Quel je antihumanistická četba Marxe provedená především 

Louisem Althusserem,36 která subjekt marxismu sbližuje se subjektem Freudovým ve 

smyslu, o němž jsme psali výše, a ukazuje, že obdobnou decentraci subjektu, kterou 

nabízí psychoanalýza, nalezneme i u Marxe, a co víc, právě tento aspekt by měl být 

vnímán jako Marxův největší přínos. Althusser u Marxe nachází epistemologický zlom, 

který zpětně veškerý jeho důraz na jednotu subjektu a esenci člověka odhaluje jako 

ideologický: Marx se tak pro Althussera stává kritikem humanistických pozic par ex-

cellence.37 Jeho pojetí je tak usouvztažnitelné s pojetím Freudovým, který prezentuje 

subjekt ne jako založený na jednotícím principu, ale jako jistou dynamiku více navzájem 

na sebe neredukovatelných principů.38 Oba dva tak podle Althussera tvrdí v zásadě 

totéž: není zde nejprve jednota, která je narušena, čímž se subjekt stává odcizeným ve 

vztazích produkce. V Althusserově interpretaci je subjekt marxismu i psychoanalýzy 

jaksi odcizený již od počátku; a právě jeho fundamentální roztržka mezi jednotlivými 

instancemi je základní charakteristikou jeho fungování vůbec. 

K tomuto závěru Althusser dospívá tím, že oba autory staví do jakési epistemologické 

analogie a ukazuje, že oba dva jsou z objektivních důvodů nuceni hovořit (ideologickým) 

jazykem svých předchůdců: u Marxe je to, krom jiného, i onen element humanismu, Freud 

zase hovoří jazykem kvazi-biologie. Úkolem jistého typu čtení je ale tuto ideologičnost 

odhalit a ukázat, že Marx i Freud těmto (ideologickým) pojmům udělují jiný význam tím, 

že je vsazují do nové (vědecké) struktury. Zatímco v případě Marxe podniká takovou-

to četbu Althusser sám, na poli „zvědečtění“ a „odbiologizování“ Freuda vyzdvihuje 

především práci Jacquese Lacana:

Tam, kde povrchní nebo zaujaté čtení Freuda vnímalo dětství pouze jako šťastné 

období bez zákonů, jako ráj „polymorfní perverze“, přírodní stav zkoumatelný jen 

na základě stádií biologického vývoje, spojený s funkčním prvenstvím určité části 

36  Vztah skupiny Tel Quel k Althusserovi je i přes nespornou spřízněnost poněkud komplikovaný. 
Někteří, např. Celia Britton, vyzdvihují především afirmativní a kritickou recepci, tzn. Tel Quel 
se k Althusserovi připojuje v jeho důrazu na jazyk (nakolik Althusser ukazuje, že ideologická 
interpelace má jazykový charakter), který jakožto nadstavba není odrazem základny, ale je vůči 
ní relativně autonomní. Dále jde o Althusserův pojem praxe, z něhož Tel Quel čerpá jak pro 
uchopení vlastního snažení jakožto praxe teoretické, tak i pro uchopení literatury jakožto praxe 
transformativní, i když samozřejmě ne bez výhrad. Viz Celia Britton, The Nouveau Roman: Fiction, 
Theory and Politics (New York: St. Martin Press, 1992), s. 86–117. Např. Danielle Marx-Scouras 
ale vidí recepci Althussera skupinou Tel Quel spíše jako pokus o legitimizaci vlastních pozic, 
které by jinak nebyly přijaty: „Althusser umožnil nemarxistům, jakými byli telqueliáni, stát se 
marxisty, aniž by museli příliš měnit své nemarxistické postoje.“ Viz Danielle Marx-Scouras, The 
Cultural Politics of Tel Quel: Literature and the Left in the Wake of Engagement (Pennsylvania: The 
Pennsylvania State University Press, 1996), s. 148.
37  Louis Althusser, Pour Marx (Paris: La Découverte, 2005), s. 233–234.
38  Louis Althusser, Écrits sur la psychanalyse: Freud et Lacan (Paris: Stock/IMEC, 1993), s. 222–245.



Lenka Vojtíšková

22

lidského těla jakožto sítě „vitálních“ (orálních, análních, genitálních) potřeb, Lacan 

naopak poukazuje na účinnost Řádu, Zákona, který číhá již před narozením na 

každé nenarozené dítě a zmocňuje se jej už v okamžiku jeho prvního pláče, aby 

mu přidělil jeho místo a roli, tedy jeho nucené určení.39

Podle Lacana charakterizují formování subjektu tři registry: reálno, imaginárno, sym-

bolično. Althusser ovšem vyjadřuje přesvědčení, že symbolično určitým způsobem 

podtrhuje ty dva předešlé. Píšeme „určitým způsobem“ zejména proto, že pro Lacana 

mezi nimi žádná hierarchie není a navzájem se překrývají; právě v této propojenosti 

ale pro Althussera tkví Lacanův přínos, nakolik ukazuje, že jak imaginárno, spojené 

s formováním prvotního tělesného Já (skrze obraz v zrcadle), tak i reálno (sféra zavr-

ženého ve smyslu freudovského Verwerfung) není myslitelné jinak než právě ve vztahu 

k symbolickému řádu: tělesné já (rozparcelované tělo) se vytváří jako základ toho, co 

později bude subjektem symbolična,40 v reálnu se zase objevuje to, co bylo vyvrženo ze 

symbolického řádu.41 Symbolický řád je přitom funkcí ustavení subjektivity jako takové, 

je dovršením první decentrace Já ve stadiu zrcadla. Formativním momentem je zde 

intervence otcovské instance, která ustavuje jisté chybění – chybění, které zakládá řád 

jazyka (subjekt mluví, nakolik se toto chybění snaží postihnout; Lacan hovoří o jazyce 

jakožto „přítomnosti založené na nepřítomnosti“42). Právě proto, že se subjekt objevuje 

až v jazyce, je vždy určen jako vždy (minimálně) dvojí – zde lze odkázat na Lacanovo 

rozlišení subjektu vypovídání a subjektu výpovědi.43 Althusser pak ve výše citované 

pasáži upozorňuje především na to, že tato ukotvenost v symboličnu je naprosto funda-

mentální: ani vyvržení, ani první formování tělesného Já nemá původ v biologických či 

jiných funkcích, ale právě v této jazykové struktuře definované chyběním. Spolu s od-

mítnutím představy „nesymbolického těla“ jakožto počátku se tedy u Lacana vyjevuje 

základní charakteristika subjektu: „Subjekt není nikdo. Je rozložený, rozparcelovaný.“44

Teoretickou intervenci podobnou té své tedy Althusser nachází i na poli psychoanalýzy: 

její druhou stranou je toto Lacanovo oproštění freudovského odkazu od biologizujících 

39  Althusser, Écrits sur la psychanalyse, s. 40–41.
40  Jacques Lacan, „Stadium zrcadla jako to, co formuje funkci Já“, přel. Jiří Pechar, in Imaginárno 
a symbolično = Imaginaire et symbolique (Praha: Academia, 2016), s. 25: „[Prvotní já] bude také 
základem sekundárních identifikací.“ 
41  Jacques Lacan, Le Séminaire livre III: Les Psychoses (Paris: Seuil, 1981), s. 22: „To, co je odmítnuto 
v symbolickém řádu, se znovu vynořuje v reálnu.“
42  Jacques Lacan, „Funkce a pole promluvy a řeči v psychoanalýze“, přel. Jiří Pechar, in Imaginárno 
a symbolično = Imaginaire et symbolique (Praha: Academia, 2016), s. 132.
43  Jacques Lacan, „Subversion du sujet et dialectique du désir dans l’inconscient freudien“, in 
Écrits II (Paris: Seuil, 1971), s. 151–191.
44  Jacques Lacan, Le Séminaire livre II: Le Moi dans la théorie de Freud et dans la technique de la 
psychanalyse (Paris: Seuil, 1978), s. 80.



Odcizení subjektu, cizota karnevalu 

23

konotací v čele s pojmem pudu, libida či těla (které by zastupovaly jakýsi počátek) ve 

prospěch pojmu symbolického řádu, do něhož je subjekt jakožto odcizený – vnitřně roz-

polcený – situován již od samého počátku. Souběžný pohyb těchto dvou kritik se ukazuje 

jako důležitý i pro Kristevin teoretický postup. Autorka althusserovskou verzi marxismu 

a lacanovskou verzi psychoanalýzy reflektuje, a právě do jejich kontextu zasazuje i Bach

tinův přínos. Ve zmíněných textech věnovaných přímo Bachtinovi se ovšem může zdát, 

že tyto diskurzy bezvýhradně přijímá, a že ani v práci samotného Bachtina (až na pár 

drobných „ideologických zmatení“) nenajdeme příliš prvků, které by těmto pojetím 

odporovaly. Místa, kde Kristeva rozvíjí svou vlastní terminologii, nás ovšem přesvědčují 

o opaku. Kristevino přijetí althusserismu i lacanismu je přijetím navýsost kritickým.

Kristevina kritika Marxe: za nezvěcněnou práci

Když Kristeva situuje svou teorii subjektu-jazyka vůči Marxovi, činí tak prostřednictvím 

pojmu práce. Vytýká mu ovšem přesně to, co Althusser spatřuje za hlavní přínos, totiž 

jisté uvažování z hlediska symbolického řádu („z hlediska sociálna [hodnoty], a tedy 

z hlediska distribuce a oběhu zboží)“.45 Zásadní je ovšem způsob, jakým Kristeva tuto 

kritiku vede: jejím hlavním terčem je totiž to, že takovým postupem v zásadě Marx práci 

„‚zvěcňuje‘ na předmět“46 a spolupodílí se tak na jistém rozpínání zbožní formy (které 

je v diskurzu marxistického humanismu původcem odcizení).47 Namísto rozvíjení této 

stránky Marxova díla se Kristeva hodlá soustředit především na momenty jiné, totiž 

takové, které by univerzalitě zbožní formy naopak odporovaly – a některé u Marxe 

nachází: „Marx tuto možnost zřetelně nastiňuje – je možno myslet ještě jiný prostor, 

v němž by práce mohla být chápána vně hodnoty, tj. mimo zboží, produkované a uve-

dené v oběh v komunikativním řetězci.“48 Z tohoto hlediska považuje za pozoruhodnou 

konkrétní pasáž z Kapitálu, v níž Marx tematizuje užitnou hodnotu jako těleso.49 V této 

perspektivě připouští, že lze od práce jakožto symbolické operace abstrahovat, a přece 

zde „něco“ zbude. Jinak řečeno, práce je zde pouze jedním aspektem produkce jako 

takové a nevyčerpává ji celou – vedle ní se na produkci podílí i cosi, co Marx v různých 

variacích nazve přírodní látkou, zemí, vynaložením lidské pracovní síly (činnost kon-

krétních orgánů), silou ve fyziologickém smyslu, nebo např. materiálním substrátem. 

45  Julia Kristeva, „Sémiologie: kritická věda a/nebo kritika vědy“, přel. Josef Fulka, in Slovo, dialog 
a román: texty o sémiotice (Praha: SOFIS, 1999), s. 75.
46  Kristeva, „Sémiologie“, s. 76.
47  Např. Lukács. Dějiny a třídní vědomí, s. 251: „[…] prostřednictvím [rozpínání zbožní formy] 
proti člověku vystupuje jeho vlastní činnost, jeho vlastní práce jako něco objektivního, na něm 
nezávislého, jako něco, co člověka ovládá svou vlastní zákonitostí, jež je mu cizí.“
48  Julia Kristeva, „Sémiotično a symbolično“, přel. Josef Fulka, in Jazyk lásky: eseje o sémiotice, 
psychoanalýze a mateřství (Praha: One Woman Press, 2004), s. 77.
49  Karel Marx, Kapitál: Kritika politické ekonomie, díl I, přel. Theodor Šmeral (Praha: SNPL, 1953), 
s. 57–60.



Lenka Vojtíšková

24

Tohoto Marxova impulsu Kristeva využívá ke zpochybnění primátu symbolického řádu: 

symbolické vztahy uvnitř komunikativního řetězce podle ní nejsou pro subjekt plně 

určující, je třeba vzít v potaz i vztahy k jistému materiálnímu komplexu. Jak uvidíme 

dále, jedná se o argumentaci plně konzistentní s tou, kterou předkládá v případě kriti-

ky Lacana. Ve chvíli, kdy tímto způsobem konfrontuje i Marxe, ovšem dokládá, že její 

pojetí subjektu polemizuje i s otázkou odcizení jakožto konstitutivního prvku – subjekt 

v jejím pojetí není oním konstitutivním odcizením plně definovatelný: neodcizený stav, 

asociovaný s tělesností a materialitou, pak není konzervativní fantazií, ale především 

prvkem, který má v dynamice subjektu své specifické místo. 

Kristevina kritika Lacana: sémiotično

Jistou revoltu vůči primátu symbolična, a tedy i proti vždy již odcizenému subjektu, lze 

u Kristevy nalézt v pojmu sémiotična. Jedná se o termín, skrze který rozvíjí možnost 

myslet onen vztah k materiálnímu komplexu na průsečíku lingvistiky, sémiotiky a psyc-

hoanalýzy. V rámci prvních dvou jmenovaných disciplín je pro Kristevu velkou inspirací 

především Émile Benveniste. Kristeva píše: „Benvenistův objev je objevem procesu 

značení jakožto heterogenní, multivalentní materiality […].“50 Odkazuje především na 

impulsy v jeho bádání, které vybízejí k vykročení mimo strukturalistickou koncepci 

znaku.51 Na poli psychoanalýzy je pak sémiotično prostředkem, jehož prostřednictvím 

se Kristeva snaží Lacanem odmítnutý prostor těla, biologie či pudu produktivně za-

členit do teorie subjektu: sémiotično prezentuje právě jako protipól, ale zároveň jako 

komplement Lacanova symbolična: 

Symbolickým budeme nazývat logické a syntaktické fungování řeči a také vše, 

co lze v určitých translingvistických praxích připodobnit jazykovému systému. 

Sémiotické oproti tomu bude jednak to, co může být hypoteticky kladeno jako 

něco předchůdného vůči nastolení symbolického přes stadium zrcadla a osvojení 

si řeči; vždy již uspořádané rozvrhování pudů jako psychosomatických otisků; ale 

sémiotickým budeme také a především nazývat návrat těchto otisků do vlastního 

symbolického systému.52

Ve vztahu k Lacanovi je zde důležité především to, že Kristeva přesouvá těžiště onoho 

momentu konstitutivního pro subjekt: v její perspektivě jím není vstup otcovské instance, 

50  Julia Kristeva, „La fonction prédicative et le sujet parlant“, in Polylogue (Paris: Seuil, 1977), s. 324.
51  Jmenovat lze především text „Sémiologie jazyka“, v němž Benveniste poukazuje na existenci 
takových znakových systémů (např. hudba, což je pro pojem sémiotična vysoce relevantní), které 
vyžadují pro své zkoumání zcela nový pojmový aparát. Émile Benveniste, „Sémiologie jazyka“, 
přel. Eva Krásová, in Studie z obecné lingvistiky (Praha: Dauphin, 2019), s. 315–336.
52  Julia Kristeva, „Označující praxe a modus produkce“, přel. Josef Fulka, in Slovo, dialog a román: 
texty o sémiotice (Praha: SOFIS, 1999), s. 58.



Odcizení subjektu, cizota karnevalu 

25

ale postupné oddělování od matky, které tomuto „řezu“ předchází. V této perspektivě 

ukazuje, že se nejedná o pohyb bezvýhradně podléhající jazykové struktuře, ale pře-

devším o pohyb (zmíněné rozvrhování) pudů, probíhající v tělesných interakcích matky 

a dítěte, jimiž je symbolický zákon pouze zprostředkováván. Vstup otcovské instance pak 

má jeden hlavní důsledek: tento pohyb pudů, prvně probíhající mezi matkou a dítětem, 

není zrušen ani potlačen, ale je přesměrován právě na rovinu jazyka a podílí se na jeho 

fungování. Pojem sémiotična je tak pokusem zpochybnit primát symbolična jednak 

prostřednictvím navrácení váhy Freudově teorii pudů, a jednak prostřednictvím snahy 

zavést pojem „počátku“ (reprezentovaný oním vztahem s matkou), k němuž ovšem 

zpětně nelze zprostředkovat přímý přístup: zpřítomňuje se jen ve formě zmíněných 

„otisků“. V souvislosti s tím Kristeva rozlišuje dvě dimenze tohoto pudového prostoru: 

již zmíněné sémiotično, tedy jistý aspekt jazyka, a vedle toho i pojem sémiotická chóra. 

Sémiotično je onen tělesný aspekt tak, jak se projevuje ve sféře samotného symbolického 

materiálu (ve formě rytmu, opakování, syntaktických nepravidelností atp.). Sémiotická 

chóra má oproti tomu status jiný. Kristeva ji konceptualizuje jako prostor předchůdný 

právě vůči sféře jazyka, píše že „předchází evidenci, pravděpodobnosti, prostorovosti, 

časovosti. [...] není dosud pozicí, která by něco pro někoho reprezentovala, tedy není 

znakem“,53 zároveň je ale místem, z něhož sémiotično jakožto moment krize symbo-

lického jazyka čerpá. 

Návrat k počátku a role literatury

Oba pojmy se nicméně v Kristevině pojmosloví slévají nebo mnohdy nečekaně pře-

cházejí jeden v druhý. Znovuobjevuje se tak otázka ne nepodobná ústřednímu sporu 

impresionistických kritiků: vyvstává síla bránit se odcizení z mytického prostoru, který 

je nelokalizovatelný a kompletně mimo sféru reprezentace? Chóra by zde totiž byla 

rovněž jakýmsi „přetrvávajícím nedějinným bezčasím“, které přežívá jako forma bez 

odcizení; v Kristevině podání má navíc původ v prehistorii subjektu. Jednoznačné řešení 

otázky (ne)dějinnosti se ovšem neustále komplikuje skrze pojem sémiotična, o němž 

víme, že operuje na rovině řeči. Kristeva ovšem na tuto otázku nabízí sofistikovanou 

odpověď, která se z povahy věci u jejích bulharských předchůdců neobjevuje. Zásadní 

je už to, že tento „prapůvodní prostor“ konceptualizuje pomocí termínu chóra: ten 

v Platonově dialogu Timaios platí za koncept, u něhož je neustále nastolována otázka 

jeho nepojmenovatelnosti a nemožnosti k němu referovat přímo („nesnadný a nejasný 

druh“, „jakási věc neviditelná a beztvará“, „jest chápáno bez účasti smyslů jakýmsi 

nepravým usuzováním“, „vidíme to jen jako ve snu“54) – podstatou chóry je, že jakmile 

je uchopena v jazyce, je ztracena (jakožto neuchopitelná jazykem), nicméně bez ucho-

pení jazykem ji není vůbec možné předložit jako evidenci. V Kristevině perspektivě tak 

53  Kristeva, „Sémiotično a symbolično“, s. 19.
54  Platón, Timaios/Kritias, přel. František Novotný (Praha: OIKOYMENH, 2006), 49a–52b.



Lenka Vojtíšková

26

onen prostor musí být pro (mluvící) subjekt vždy ztracen – subjekt je vymezen jeho 

ztrátou, jakýkoliv návrat, regres (tedy zacelení) by znamenal zbavení statusu subjektu 

vůbec. Zde se ovšem uplatňuje role pojmu sémiotično, který označuje způsob, jakým se 

chóra (pudový pohyb) dostává do jazyka, aniž by byla uchopována a pojmenovávána, 

a zároveň aniž by nutně znamenala rozpad subjektu – tedy zacelení onoho konstitutiv-

ního rozpolcení. Kristeva tak zaujímá perspektivu, v níž se jazyk a „nedějinné bezčasí“ 

nevylučují navzájem – naopak, jedno je pro druhé podmínkou, a to za předpokladu, 

že jazyk neredukujeme na jeho symbolickou rovinu.

Kristeva dochází k takovému pojetí jazyka, ve kterém je sice jazyk jednoznačně pů-

vodcem odcizení, ale sám o sobě vůči němu buduje jistou rezistenci. Vidíme zde jistou 

ozvěnu myšlení Cvetana Stojanova: zatímco u něj tato vlastnost plynula ze skutečnosti 

bachtinovské ambivalence, Kristeva k tomuto zjištění dochází odlišnou metodologií, 

založenou na poznatcích psychoanalýzy, která spočívá v diferenciaci pojmu jazyka na 

dva navzájem neredukovatelné komponenty: odcizující symbolický rámec by byl ne

ustále narušován elementem sémiotickým, který odcizení vzdoruje a narušuje. Jak jsme 

viděli, tato konceptuální dvojice ovšem je formulována jak v dialogu s (Althusserovým) 

Lacanem, ale i s (Althusserovým) Marxem, vůči němuž se pokouší působit podvratně 

velmi podobným způsobem – je tak jistým navázáním nejen na Freudův biologismus, 

ale i na Marxův humanismus. 

Celá Revoluce v básnické řeči, v níž se autorka svou teorii jazyka/subjektu pokouší 

aplikovat na konkrétní materiál, je pak systematickým pokusem demonstrovat, že sé-

miotický element – tedy ony návraty k předchůdnému prostoru v podobě otisků – má 

privilegovaný prostor právě v literatuře. Jeden z autorčiných argumentů je i historicko-

materialistický: odpověď na otázku „proč zrovna literatura?“ podle ní tkví v povaze 

kapitalistických výrobních vztahů: ty totiž v soudobé podobě ponechávají jen velmi 

malý prostor k tomu, aby jakýkoliv pohyb, který by společenskou strukturu mohl uvádět 

v krizi, mohl působit „přímo“ – musí jít jakousi oklikou přes (literární) jazyk. Zároveň 

ale vlivem zpružnění vztahů produkce a reprodukce může působit o to silněji.55 Kristeva 

tak přímo argumentuje ve prospěch představy, že literární psaní (užívá zde termínu 

text-praxe, který je „svobodnou prací“56), kde je ono narušení označujících struktur 

nejevidentnější, může být významným činitelem revolučního procesu. Takový postoj 

samozřejmě vyjadřuje v souladu s programem skupiny Tel Quel, ale jsou zde patrné 

i stopy Stojanovova přístupu a celého teoretického ukotvení impresionistické kritiky, které 

sice implicitně, ale systematicky rozvíjí. Důraz na roli literatury je nicméně v příkrém 

protikladu s představou přímého návratu k neodcizené formě, kterou propagovala 

nacionalistická větev impresionistické kritiky. 

55  Kristeva, „Sémiotično a symbolično“, s. 98.
56  Kristeva, „Sémiotično a symbolično“, s. 99.



Odcizení subjektu, cizota karnevalu 

27

Závěr

Pokud jsme v úvodu hovořili o novém usazení Kristevy jakožto mluvícího subjektu 

po jejím příjezdu do Francie, nyní je zřejmější, že se nejedná ani tak o odvržení vlivů 

spojených s jejím bulharským intelektuálním zázemím a přijetí zcela nových pozic, 

jako spíše o uvedení „starých“ problémů v novém kontextu, čímž se – na jednu stranu – 

proměňuje samotná jejich povaha, ale na stranu druhou také uvedení těchto problémů 

proměňuje nový kontext samotný. Jistou možnost dialogu mezi „Západem“ a „Východem“ 

jsme se snažili naznačit již tehdy, když Kristeva spatřuje jistou příbuznost západních 

a východních subverzí (a v zásadě je to její pojem sémiotična, jímž se snaží oběma 

těmto technikám nalézt společného jmenovatele). Zmíněná rekontextualizace zde má 

jisté centrum: jsou jím Bachtinovy práce a zejména pojem karnevalu, který jako takový 

vybídl k rozličným interpretacím již na bulharské straně a jednoznačný svým sociálním 

a politickým významem se nestává ani na straně francouzské. Kristeva se hned od 

počátku snaží Bachtina prezentovat jazykem strukturálního marxismu a lacanovské 

psychoanalýzy, což ovšem neznamená, že bezvýhradně těmto diskurzům podléhá její 

další teoretická práce samotná. Naopak, ty aspekty, které v souvislosti s Bachtinem 

upozaďuje (tj. zejména ústřední otázka odcizení a možnost existence neodcizené formy, 

ale také například vztah literatury a společnosti), později nacházejí místo přímo v její 

teorii jazyka a subjektu. Vystupují na povrch zejména v souvislosti s pojmem sémiotič-

na; ten se tak v důsledku stává pojmem, který jako by byl logikou karnevalu sám řízen, 

nakolik svádí na jedno místo navzájem na sebe neredukovatelné diskurzy a nechává 

je zaznívat vedle sebe v relativní nezávislosti na sjednocující instanci. 

V souvislosti s tímto autorčiným postupem zároveň vystupuje na světlo skutečnost, 

že v úvodu zmíněná subjektová pozice cizinky není v případě Kristevy pouze deklara-

tivní: namísto toho se zdá, že je subjektovou pozicí, již Kristeva souvisle formuluje i na 

teoretické rovině, a to právě ve vztahu ke dvěma „velkým“ diskurzům odcizení. Ty se, 

opět, spíše setkávají, než že by se vylučovaly navzájem: odcizení v jejím pojetí nebude 

nepřekonatelný stav, ovšem pouze pod podmínkou zachování, a dokonce prohloubení 

onoho konstitutivního rozpolcení. Velmi blízkou evokací Kristeva dokonce zahajuje 

první text ve svém výboru Sèméiotiké: „Učinit jazyk prací – ποιεῖν – operovat v mate-

rialitě toho, co pro společnost zprostředkovává kontakt a porozumění – neznamená 

to zároveň učinit se vůči jazyku cizím? [...] Literární akt [...] zavádí radikální cizotu ve 

vztahu k tomu, čím by jazyk měl být: nositelem smyslu.“57 Cizota se navíc bude napříč 

jejím dalším dílem objevovat jako zásadní, singulární a intimní charakteristika – ať už 

se jedná o tvůrce literárního díla v Revoluci v básnické řeči, nebo třeba o ženský subjekt 

v dílech pozdějších. Jakýkoliv pokus o vymanění se z odcizení v rámci symbolických 

struktur by tedy u Kristevy byl pronásledován cizotou mnohem fundamentálnější – 

která sice bude pro subjekt ohrožující na těch nejhlubších rovinách, ale zároveň bude 

momentem, kterým se započíná jakési znovuzrození. 

57  Julia Kristeva, Sèméiotikè: Recherches pour une sémanalyse (Paris: Seuil, 1969), s. 9.



Lenka Vojtíšková

28

Seznam zdrojů

Althusser, Louis. Écrits sur la psychanalyse: Freud et Lacan. Paris: Stock/IMEC, 1993.

———. Pour Marx. Paris: La Découverte, 2005.

Bachtin, Michail Michajlovič. Dostojevskij umělec: k poetice prózy. Přel. Jiří Honzík. 

Praha Československý spisovatel, 1971.

———. François Rabelais a lidová kultura středověku a renesance. Přel. Jaroslav Kolár. 

Praha Argo, 2007.

———. Marxizmus, freudizmus, filozofia jazyka. Přel. Ladislav Holata, František 

Novosad. Bratislava: Pravda, 1986.

Baron, Scarlett. Birth of Intertextuality: The Riddle of Creativity. New York: Routledge, 

2021. 

Benveniste, Émile. „Sémiologie jazyka“. Přel. Eva Krásová. In Studie z obecné 

lingvistiky, s. 315–336. Praha: Dauphin, 2019. 

Britton, Celia. The Nouveau Roman: Fiction, Theory and Politics. New York: St. Martin 

Press, 1992.

Jardine, Alice. At the Risk of Thinking: An Intellectual Biography of Julia Kristeva. New 

York: Bloomsbury Academic, 2020.

Kristeva, Julia. „La Littérature dissidente comme réfutation du discours de gauche.“ 

Tel Quel 76 (1978), s. 40–44.

———. La révolution du langage poétique: L’avant-garde à la fin du 19. siècle: 

Lautréamont et Mallarmé. Paris: Éditions du Seuil, 1974.

———. „La fonction prédicative et le sujet parlant“. In Polylogue, s. 323–356. Paris: 

Seuil, 1977.

———. „Mémoire“. L’Infini 1, (1983), s. 39–54.

———. „Označující praxe a modus produkce“. Přel. Josef Fulka. In Slovo, dialog 

a román: texty o sémiotice, s. 53–68. Praha: SOFIS, 1999.

———. Sèméiotikè: Recherches pour une sémanalyse. Paris: Seuil, 1969.

———. „Sémiologie: kritická věda a/nebo kritika vědy“. Přel. Josef Fulka. In Slovo, 

dialog a román: texty o sémiotice, s. 69–81. Praha: SOFIS, 1999.

———. „Sémiotično a symbolično“. Přel. Josef Fulka. In Jazyk lásky: eseje o sémiotice, 

psychoanalýze a mateřství, s. 15–125. Praha: One Woman Press, 2004.

———. „Slovo, dialog a román“. Přel. Josef Fulka. In Slovo, dialog a román: texty 

o sémiotice, s. 7–32. Praha: SOFIS, 1999.

———. „Une poétique ruinée (préface)“. In Mikhaïl Bakhtine, La Poétique de 

Dostoïevski, s. 5–29. Paris: Seuil, 1970.

Lacan, Jacques. „Funkce a pole promluvy a řeči v psychoanalýze“. Přel. Jiří 

Pechar. In Imaginárno a symbolično = Imaginaire et symbolique, s. 37–213. 

Praha: Academia, 2016.

———. Le Séminaire livre II: Le Moi dans la théorie de Freud et dans la technique de 

la psychanalyse. Paris: Seuil, 1978.

———. Le Séminaire livre III: Les Psychoses. Paris: Seuil, 1981.



Odcizení subjektu, cizota karnevalu 

29

———. „Stadium zrcadla jako to, co formuje funkci Já“. Přel. Jiří Pechar. 

In Imaginárno a symbolično = Imaginaire et symbolique, s. 21–35. 

Praha: Academia, 2016.

———. „Subversion du sujet et dialectique du désir dans l’inconscient freudien“. 

In Écrits II, s. 151–191. Paris: Seuil, 1971.

Lesic-Thomas, Andrea. „Behind Bakhtin: Russian Formalism and Kristeva’s 

Intertextuality“. Paragraph 28, č. 3 (2005), s. 1–20.

Lukács, György. Dějiny a třídní vědomí: studie o marxistické dialektice. Přel. Lubomír 

Sochor. Praha: Filosofia/Academia, 2020.

Marx, Karel. Kapitál: Kritika politické ekonomie, díl I. Přel. Theodor Šmeral. Praha: 

SNPL, 1953.

Marx-Scouras, Danielle. The Cultural Politics of Tel Quel: Literature and the Left 

in the Wake of Engagement. Pennsylvania: The Pennsylvania State University 

Press, 1996.

Nikolchina, Miglena. „Byzantium, or Fiction as Inverted Theory“. In Kristeva’s 

Fiction, ed. Benigno Trigo, s. 143–154. Albany: State Univeristy of New York Press, 

2013.

Nikolchina, Miglena. „From Praxis to Chōra: The Filtre of (In)Humanization in Julia 

Kristeva’s Early Work“. In Revolution in Poetic Language Fifty Years Later: New 

Directions in Kristeva Studies, ed. Emilia Angelova, s. 189–210. New York: Sunny 

Press, 2024.

Platón, Timaios/Kritias. Přel. František Novotný. Praha: OIKOYMENH, 2006. 

Spassova, Kamelia. „Subverting the Theory of Reflection: Modernism against 

‚Modern Realism‘“. History of Humanities 4, č. 2 (2019), s. 357–364.

Spivak, Gayatri Chakravorty. In Other Worlds: Essays in Cultural Politics. New York 

Routledge, 1988.

Stoyanov, Enyo. „Poststructuralist Backgrounds: the Political Strategies of Resistance 

in the Literary-Theoretical Debates during the 1960–1970s in Bulgaria“. Slavica 

Tergestina 20, č. 1 (2018), s. 16–44. 

———. „The Political Dimensions of Mikhail Bakhtin’s Bulgarian Reception:  

Between Structuralism and Impressionism“. History of Humanities 4, č. 2 (2019),  

s. 365–375.

Stoyanov, Tzvetan. Le génie et son maître: les relations idéologiques entre Dostoïevski 

et Pobedonostsev: une page inconnue de l’histoire du paternalisme. Přel. Marie 

Vrinat. Paris: L’Esprit des Péninsules, 2000.

———. Sčiněnia v dva toma. Tom vtori: Otčužděnieto. Sofija: Blgarski pisatel, 1988.

Thompson, Clive. „Dialogisme, carnavalesque et psychanalyse: entretien avec Julia 

Kristeva sur la réception de l’œuvre de Mikhaïl Bakhtine en France“. Recherches 

sémiotiques / Semiotic Inquiry 18, č.1–2 (1998), s. 15–29.

Tihanov, Galin. The Master and the Slave: Lukács, Bakhtin and the Ideas of Their 

Time. Oxford: Clarendon Press, 2010.



Lenka Vojtíšková

30



Kontradikce Časopis pro kritické myšlení Ročník 8 číslo 1 (2024)

31

ČESKÁ ILIBERÁLNÍ 
LEVICE
Formování metapolitických pozic

Kristýna Dziková 
Filosofická fakulta Univerzity Karlovy, Praha
kristyna.dzikova@seznam.cz
ORCID 0009-0002-0374-9511

Ondřej Slačálek
Filosofická fakulta Univerzity Karlovy, Praha
ondrej.slacalek@ff.cuni.cz
ORCID 0000-0001-9841-3767

The Czech Illiberal Left. The Formation of Meta-political Positions

Abstract

This article examines recent intellectual debates within the Czech left, focusing on the in-

fluence of French illiberalism, particularly the ideas of Alain de Benoist and Jean-Claude 

Michéa. After outlining these two thinkers and the genealogy of left illiberal positions in 

the Czech Republic, it presents four key positions that have emerged in the debate: con-

servative socialism (Petr Drulák), plebeian alliance (Matěj Stropnický), reconstructed 

socialism (Michael Hauser), and class determinism (Petr Kužel and Dominik Forman). 

The article reconstructs the diagnoses offered by the authors and the strategies for change 

they promote, comparing the positions of Czech authors both to French illiberalism and 

to each other. It concludes by formulating theoretical insights for the left. 



Kristýna Dziková a Ondřej Slačálek

32

Keywords

illiberalism, the Left, illiberal left, conservative socialism, Svatopluk, Alain de Benoist, 

Jean-Claude Michéa, Petr Drulák, Matěj Stropnický, Petr Kužel, Dominik Forman, Mi-

chael Hauser

DOI 10.46957/con.2024.1.3

„Levicoví liberálové či liberální socialisté jsou natolik posedlí genderem, antinacio

nalismem, antirasismem, Evropou, změnou klimatu a udržováním politické ko-

rektnosti, že stoupence původního levicového směřování budou považovat v lepším 

případě za zpozdilé a v tom horším za vyloženě nebezpečné. Ale není důvod, aby 

neliberální levice s nimi ztrácela čas a pokoušela se je o čemkoliv přesvědčovat. 

[…] Naopak je třeba vidět spojence napravo od středu, mezi konzervativci, kteří si 

uvědomují, jak globalizovaný kapitalismus rozkládá rodiny i národy, a kteří brání 

hodnoty, jež jsou vlastní společenské většině […] společně mohou vytvořit kleště, 

které sevřou přebujelý a extremistický liberální střed.“
Petr Drulák1

„…definice třídního boje je již součástí tohoto třídního boje samotného.“

Dominik Forman2

V celé řadě evropských zemí pozorujeme krizi levice a posun klíčových debat od střetů 

mezi pravicí a levicí v socioekonomických konfliktech k zápasům konzervativních a li-

berálních postojů v hodnotových sporech. Vedle řady jiných důsledků vede tato situace 

k marginalizaci levicové perspektivy a také k rozdělování levice. Části levice pokládají 

za adekvátní buď zdráhavě, anebo naopak radikálně hájit liberální pozici v různých 

„kulturních válkách“. Oproti nim se profilují stanoviska těch, kteří dávají přednost 

jednoznačnému vymezení vůči liberalismu. V některých případech se pak překrývají 

s národně konzervativním postojem, jindy s nimi přímo fúzují a mění svoji identitu. 

Tato proměna není tak překvapivá a má na co navazovat v dávnější i méně dávné histo-

rii.3 Představuje nicméně nový a podstatný vývoj levicové teorie a v některých zemích 

také praktické politiky spojené s levicí a zasluhuje si reflexi nejen na úrovni politické 

publicistiky, ale také politické teorie. 

1  Petr Drulák, „Pravolevé kleště“, !Argument 7. 7. 2022, http://casopisargument.cz/?p=43772.
2  Dominik Forman, „Levice v pasti systémové konformity“, in Budoucnost levice bez liberalismu, 
ed. Petr Drulák, Jan Keller, Matěj Stropnický a Ilona Švihlíková (Praha: Masarykova demokratická 
akademie, 2021), s. 114.
3  Pro dávnější historii je nejvýraznějším představitelem Georges Sorel (viz dále), pro méně dávnou 
různé rudohnědé aliance v postsovětském prostoru a také značná hodnotová konzervativnost 
levicových stran, viz Pavel Barša, „Dobývat se do otevřených dveří. Spustí vydání Michéovy knihy 



Česká iliberální levice

33

Tento vývoj můžeme identifikovat v řadě západních zemí. Ve Francii tvoří intelek-

tuální paralelu vůči přecházení velké části bývalých voličů francouzské komunistické 

strany ke krajní pravici intelektuální dialog mezi intelektuálním představitelem Nové 

Pravice Alainem de Benoist a radikálním anarchizujícím socialistou Jeanem-Claudem 

Michéou. V Německu Sahra Wagenknecht zaútočila na dosavadní pozici Die Linke svou 

stranou, která spojila obranu ekonomické rovnosti s antiimigrační politikou a kritikou 

podpory Ukrajiny proti ruské invazi. Na Slovensku pak v parlamentních volbách 2023 

zvítězila konzervativní a proorbánovská levice Ficova Smeru, v níž hraje výraznou roli 

konzervativní a nacionalistický levicový intelektuál Ľuboš Blaha.4

V českém případě jsme byli svědky velmi výrazné, ale převážně intelektuální debaty. 

Ta je ovšem paralelní s hlubokou krizí české stranické levice, při níž dochází k přechodu 

některých politiků sociální demokracie do krajně pravicové SPD a k otevřené alian-

ci i volebnímu spojenectví komunistů s krajní pravicí. Projevuje se zde dlouhodobá 

konzervativnost a nacionalismus přinejmenším významné, pokud ne rozhodující části 

české levice, reprezentované také prezidentem Milošem Zemanem, předsedou sociální 

demokracie Jiřím Paroubkem či ombudsmanem Stanislavem Křečkem.5

Můžeme souhlasit s Ľubicou Kobovou, že debata o levici, již se budeme věnovat, vy-

cházela ze zavádějícího přenosu francouzských reálií do české debaty, byla plná karikatur 

oponentů, nedostatečně se jí účastnili ti, kteří se snaží vytvářet levicovou politiku zdola, 

a zejména v ní dostatečně nezazněla feministická perspektiva.6 Tyto problémy ale nic 

nemění na významu debaty – vedla k proměně levicového intelektuálního prostředí, 

formulování nových politických pozic a také k přesunu části významných intelektuálů 

české radikální levice na společnou platformu s krajní pravicí nebo do její blízkosti. 

Právě proto se také domníváme, že si daná debata zaslouží podrobnou rekonstrukci. 

Cíl článku je především analytický: porozumět této proměně levicového myšlení, 

zmapovat jednotlivé pozice v debatě a identifikovat jejich překryvy i odlišnosti. Pro 

svou analýzu jsme si vybrali čtyři pozice reprezentované jedním autorem či v jenom 

konzervativní revoluci na české levici?“, Novinky 24. 3. 2020, http://www.novinky.cz/clanek/
kultura-salon-esej-pavla-barsi-dobyvat-se-do-otevrenych-dveri-spusti-vydani-micheovy-knihy-
konzervativni-revoluci-na-ceske-levici-40317234. 
4  Sám Blaha označení za „konzervativního“ odmítá a namísto konzervativnosti hovoří o komuni-
tarismu, čímž má na mysli zakotvení v hodnotách a tradicích daného národního společenství – 
právě tento přístup je ovšem doslovnou charakteristikou jedné z variant konzervativismu. Kolektif, 
„Luboš Blaha – Co se v důsledku Ukrajiny děje na Slovensku? / Letní škola spolku Svatopluk“, 
Youtube 14. 8. 2023, http://www.youtube.com/watch?v=DrKQycbibUA. K Blahově cestě na jeho 
současné pozice viz též Ľuboš Blaha, Antiglobalista (Bratislava: VEDA – Vydavateľstvo Slovenskej 
akadémie vied, 2018) a Martin Šaffek, Jan Májíček, „Proti globálnímu kapitalismu s Blahou?“ 
Kontradikce/Contradictions 3, č. 1 (2019), s. 299–306. 
5  Barša, „Dobývat se do otevřených dveří“.
6  Ľubica Kobová, „Obmedzenia diskusie o ľavici a nejasná cesta von“, Listy, č. 4 (2020), http://
archiv.listy.cz/archiv.php?cislo=204&clanek=042014 .



Kristýna Dziková a Ondřej Slačálek

34

případě spoluautorskou dvojicí. Kritériem nám byla výrazná přítomnost v debatě a od-

lišnost od ostatních pozic v námi akcentovaných otázkách (proto jsme opominuli např. 

Ilonu Švihlíkovou, Jana Kellera, Veroniku Sušovou-Salminem či Adama Votrubu – ač 

představují důležité účastníky diskuse). 

Označení „iliberální levice“ může být čtené různými způsoby a nabízet různé defini-

ce, i proto, že souslovím „iliberální demokracie“ označuje Faríd Zakaría autoritářskou 

alternativu „liberální demokracie“ a Viktor Orbán se k tomuto sousloví přihlásil jako 

k výstižnému označení svého politického projektu.7 Některými publicisty a také Esz-

ter Kováts v její analýze bývá označení „iliberální levice“ používáno polemicky vůči 

radikalizované verzi liberální levice, která při obraně práv znevýhodněných skupin 

„zachází příliš daleko“ a podkopává liberální hodnoty, které byly jejich východiskem.8 

Vycházíme z odlišného vymezení: jako iliberalismus chápeme (1) zásadní odmítnutí 

liberalismu (jehož vymezení může značně kolísat), které (2) má zároveň klíčový význam 

pro identitu daného subjektu. Jinými slovy, „iliberální“ pro nás není každá levice, která 

kritizuje či odmítá liberalismus, ale jen taková, která vymezení vůči liberalismu pokládá 

za klíčové pro formulaci vlastní pozice. V našem případě proto jako „iliberální levici“ 

vymezujeme ten proud, který se setkal ve sborníku příznačně nadepsaném Budoucnost 

levice bez liberalismu, což shrnuje již v názvu obě podmínky naší definice. 

Anglické slovo „illiberal“ se do češtiny někdy překládá jako „neliberální“, což je také 

doslovný překlad. Podle našeho názoru ale není příliš výstižný: navozuje dojem pouhé 

absence liberalismu, nikoli intenzivního vymezení se vůči němu. Vzhledem k tomu, že 

je iliberalismus mnohdy spíše antiliberalismem, zaslouží si dle našeho názoru ozna-

čení, které nesugeruje pouhou absenci, zhruba analogicky, jako říkáme iracionalis-

mus, iracionální či iracionalita, a ne neracionalismus, neracionální či neracionalita. 

„Neliberalismus“ ostatně jako substantivum působí v češtině přinejmenším podivně. 

Hlásíme se k myšlence Karla Kosíka, že čeština tvořivým osvojováním a komolením 

převzatých slov ukazuje další dimenze jejich významů,9 a i proto jsme se rozhodli po-

kračovat v užívání slova iliberalismus.

Iliberalismus většinou nacházíme na konzervativní pravici. Jedním ze zajímavých 

aspektů problematiky levicového iliberalismu je vztah a případné prolínání s pravi-

covým iliberalismem. Proto bude naše první otázka směřovat ke srovnání české ilibe-

7  Fareed Zakaria, „The Rise of Illiberal Democracy“, Foreign Affairs 76, č. 6 (1997), s. 22–43, Fareed 
Zakaria, Budoucnost svobody (Praha: Academia, 2004), Viktor Orbán, „Prime Minister Viktor 
Orbán’s Speech at the 25th Bálványos Summer Free University and Student Camp“, Kormany 
30. 7. 2014, http://2015-2019.kormany.hu/en/the-prime-minister/the-prime-minister-s-speeches/
prime-minister-viktor-orban-s-speech-at-the-25th-balvanyos-summer-free-university-and-stu-
dent-camp.
8  Eszter Kováts, „An Illiberal Left? Assessing Current Anti-Pluralist Political Practices in the West“, 
in The Oxford Handbook of Illiberalism, ed. Marlene Laruelle (Oxford: Oxford University Press, 
2024), on-line first, https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780197639108.013.48.
9  Karel Kosík, Krize moderní doby (Praha: Filosofia, 2024), s. 207.



Česká iliberální levice

35

rální levice s francouzskými iliberálními autory, levicovým Jeanem-Claudem Michéou 

i reprezentantem Nové pravice Alainem de Benoist. Druhá otázka bude směřovat ke 

vztahu levicových iliberálních pozic k dosavadní levicové tradici. 

Debata o levicovém iliberalismu si vyžaduje stručně okomentovat i chápání slov 

liberalismus a levice. V obou dvou případech si uvědomujeme, že existuje více možných 

přístupů k jejich významům, a zároveň, že tyto debaty o definici jsou součástí po-

litických sporů. U liberalismu si uvědomujeme pestrou škálu přístupů v politickém 

a ekonomickém myšlení, které lze pod tento pojem podřadit (zjednodušeně řečeno 

od Roberta Nozicka po Johna Rawlse a od Javiera Mileie po Alexandrii Ocasio-Cortez), 

i to, že současní iliberálové obvykle negují nikoli některý z takto vymezených proudů 

nebo i jejich soubor, ale spíš to, co vnímají jako převládnutí různých, často ideově ne 

zcela koherentních přístupů v sociálním životě současnosti. Negují především liberální 

režim, jakýsi „reálný liberalismus“ (v analogii k „reálnému socialismu“), případně 

„liberální tábor“ jako politickou a kulturní sílu, a má proto jen omezený smysl proti 

nim argumentovat, že simplifikují či karikují bohatost a členitost liberálního myšlení. 

Jejich do značné míry legitimní odpověď by totiž snadno mohla znít: To dělá sociální 

realita spoluvytvářená liberály taky.

Pokud jde o levici, i zde existuje rozsáhlé pole možných definic, přičemž ta pro nás 

nejpřesvědčivější definuje levici důrazem na princip rovnosti a kolektivní zájem těch 

skupin, které čelí nerovnostem a nespravedlnostem ve společnosti. Logickou implikací 

pak můžeme snadno dojít k tomu, že levice musí být vzhledem k důrazu na rovnost 

univerzalistická a že síly, které se univerzalismu zříkají, zároveň ztrácejí svou levicovost. 

To by samozřejmě zpochybnilo levicovost některých pozic, které tu diskutujeme. Levici 

nicméně nechápeme ideově, ale spíš historicky a jako poziční sebeidentifikaci. Jestliže 

v minulosti byl tento sektor politiky reálně zdrojem univerzalistických politických sil 

i politických sil, které měly s univerzalismem mnoho různých problémů, není ani dnes 

důvod myslet si, že tomu bude jinak. Můžeme jistě uvést řadu dobrých argumentů, 

proč např. na Stalinovi nebylo vůbec nic levicového, ani tak ale nepopřeme, že patří 

do historie levice. Nechceme srovnávat, spíš naopak: pokud z této historie nemůžeme 

vyloučit dokonce ani Stalina, těžko z ní můžeme vyloučit protagonisty našeho textu. 

Naším cílem v tomto textu není polemika, nepopíráme ale, že máme odlišná výcho-

diska od analyzovaných autorů a že sledujeme i normativní cíl: nikoli obhájit proti 

levicovým iliberálům liberalismus (ať už má toto slovo označovat cokoli), ale uniknout 

jejich definici situace a jimi vymezeným politickým volbám. Chceme obhájit možnosti 

levicové politiky, která přesahuje volbu mezi konformním levicovým liberalismem 

a jeho negací. Za inspirativní v tomto směru pokládáme např. perspektivu obsaženou 

v posledních knihách Bruna Latoura a u Nancy Fraser.10

10  Nancy Fraser, Cannibal Capitalism: How our System is Devouring Democracy, Care, and the 
Planet and What We Can Do About It (London: Verso, 2022); Bruno Latour, Zpátky na zem. Jak 
se vyznat v politice Nového klimatického režimu (Praha: Neklid, 2020). 



Kristýna Dziková a Ondřej Slačálek

36

Článek nejprve představí francouzské iliberální autory, jmenovitě Alaina de Benoist 

a Jeana-Claudea Michéu, zejména se zaměřením na jejich ideové zdroje a přiblížení 

názorových pozic v důsledku obratu k levici druhého jmenovaného. Následuje sekce 

o kořenech českého iliberalismu zejména v názorovém vývoji Petra Druláka, krystalizaci 

postojů na levici v důsledku uprchlické krize a debat kolem českého překladu Michéových 

Tajností levice a následně knihy Budoucnost levice bez liberalismu. Posléze identifikujeme 

čtyři hlavní pozice: konzervativní socialismus Petra Druláka, iliberálně levicový populi-

smus („plebejské spojenectví“) Matěje Stropnického, rekonstrukci socialismu Michaela 

Hausera a třídní determinismus Petra Kužela a Dominika Formana. Sekce věnované 

těmto čtyřem pozicím mají vždy dvě části, jednu zaměřenou na diagnózu současné 

situace, druhou na návrh strategie levice. Závěr představuje shrnutí poznatků a jejich 

konfrontaci s francouzským iliberalismem i s levicovou tradicí, stejně jako diskusní 

návrh toho, co si může z úvah nad postoji iliberální levice odnést levice emancipační.

Pravolevé iliberální prolínání ve Francii: Benoist a Michéa

Vliv francouzských myslitelů Alaina de Benoista a Jeana-Clauda Michéy na českou ilibe-

rální levici je zjevný. Zejména politolog Petr Drulák oba autory často cituje, v roce 2019 

vyšel jeho český překlad Michéovy knihy Tajnosti levice11 i s Drulákovou předmluvou 

neskrývající náklonost k jeho názorům, Benoist přispěl svým doslovem do sborníku 

Svrchovanost: zprava i zleva,12 jehož je Drulák editorem. S Benoistovým myšlením kriticky 

diskutoval i Michael Hauser,13 nekriticky jej používal také Dominik Forman.14 Následu-

jící část se zaměří se zejména na jejich iliberalismus a také na Benoistův obrat k levici.

Benoistův metapolitický iliberalismus a evropský federalismus 

Francouzská Nová pravice (Nouvelle Droite) je označení myšlenkového proudu, který 

vznikl v roce 1968 v reakci na Novou levici.15 Její jádro se formovalo kolem think tanku 

GRECE (Groupement de Recherche et d’Études pour la Civilisation Européenne) založeného 

v témže roce mimo jiné i Alainem de Benoistem, který dříve působil v krajně pravicové 

revue tohoto proudu Europe-Action.16

11  Jean-Claude Michéa, Tajnosti levice: od ideálu osvícenství k triumfu neomezeného kapitalismu 
(Praha: Masarykova demokratická akademie, 2019).
12  Svrchovanost: zprava i zleva, ed. Petr Drulák (Praha: Dauphin, 2022). 
13  Viz zejména Michael Hauser, Doba přechodu: tranzitivní ontologie a dílo Alaina Badioua (Praha: 
Filosofia, 2021), s. 186–200. 
14  Dominik Forman, „Lidská práva jako politický kýč“, in Lidská práva zprava i zleva/Ľudské 
práva sprava aj zľava, ed. Petr Drulák (Praha: Dauphin 2023), s. 255.
15  Tamir Bar-on, Where Have All The Fascists Gone? (London: Routledge, 2016), s. 34.
16  Bar-on, Where Have All The Fascists Gone?, viz též Pierre-André Taguieff, „La stratégie cultur-
ellle de la ‚Nouvelle Droite‘ en France (1968–1983)“. In Vous avez dit fascismes?, ed. Pierre-André 
Taguieff, Jacques Tarnero, Robert Badinter (Paris: Montalba, 1983), s. 13–40.



Česká iliberální levice

37

Nová pravice usiluje o vyvázání z diskreditované podoby předchozích fašistických 

politických stran a krajně pravicových teroristických organizací.17 V pojmu metapo-

litika se inspiruje konceptem kulturní hegemonie italského marxistického filozofa 

Antonia Gramsciho a reformuluje ho zprava. Odmítá cestu násilných přímých akcí 

i parlamentního angažmá svých předchůdců, těžištěm aktivity se stává osvěta,18 která 

má nenásilně proměňovat hegemonní světonázor. Označení politické hnutí nahrazuje 

školou idejí19 a apeluje na mobilizaci intelektuálů proti novodobé „liberální inkvizici“.20 

Velká část politologů označuje Novou pravici za neofašistickou,21 na tomto stanovisku 

však nepanuje shoda.22 Každopádně se stala významným zdrojem současných krajně 

pravicových identitárních hnutí.

Ve svých inspiracích se Benoistovo myšlení vyznačuje specifickým eklektismem. Kom-

binuje ovlivnění Spenglerem a tradicionalisty, zejména Juliem Evolou, s vyrovnáváním 

se s Novou levicí.23 Vymezuje se proti úzkému pojetí národního státu a přichází s vizí 

panevropského federalismu, ve kterém by se Evropa sjednocená na subsidiárním 

principu stala novým mystickým domovem Evropanů,24 a nahradila tak technokra-

tickou a kapitalistickou Evropskou unii.25 V tomto svém pojetí federalismu spatřuje 

opak destruktivního jakobínského systému, který na modernistických ideálech Velké 

francouzské revoluce homogenizoval kulturní a etnickou diverzitu západní civilizace 

nárokem na občanskou rovnost v rámci národa.26 

Benoistova filozofie je spojována s tzv. etnopluralismem. Vymezuje se proti multikul-

turalismu, ale zároveň zdůrazňuje, že všechny etnické skupiny mají právo být odlišné 

a tento jejich nárok je třeba bránit proti silám západního univerzalismu, globalismu 

a neoliberalismu, které ho ohrožují.27 Etnopluralismus nelze jednoznačně označit za 

17  Tamir Bar-on, „The French New Right: Neither Right, nor Left?“ Journal for the Study of Rad-
icalism 8, č. 1 (2014), s. 1.
18  Bar-on, Where Have All The Fascists Gone?, s. 30.
19  Alain de Benoist, Charles Champetier, Manifesto for a European Renaissance (London: Arktos 
Media, 2012), s. 8.
20  Alain de Benoist, „Praxe nové inkvizice. Výroční přednáška na kongresu GRECE 1998“, Dis-
tance 2012, https://www.distance.cz/ro%C4%8Dn%C3%ADk-2012/1-%C4%8D%C3%ADslo/praxe-
nov%C3%A9-inkvizice.
21  Například Roger Griffin, Tamir Bar-On nebo Thomas Sheehan.
22  Jako zjednodušující ho odmítá např. Mark J. Sedgwick, Traditionalism: The Radical Project for 
Restoring Sacred Order (Oxford: Oxford University Press, 2023), s. 332.
23  Bar-on, Where Have All The Fascists Gone?, s. 21–32; Taguieff, „La stratégie culturellle“, s. 13–40. 
Hauser, Doba přechodu, s. 186–200.
24  Bar-on, Tamir, Rethinking the French New Right: Alternatives to Modernity (London: Routledge, 
2013), s. 35.
25  Bar-on, „The French New Right“, s. 28.
26  Bar-on, „The French New Right“, s. 28.
27  Benoist, Champetier, Manifesto, s. 27.



Kristýna Dziková a Ondřej Slačálek

38

rasistický, protože nepostuluje nadřazenost či podřadnost ras.28 Antiimigrační rétoriku 

naopak formuluje z pozice obránce „domorodých“ kultur. Dožaduje se ovšem jejich 

separace. Jeho přístup k imigrantům nemá otevřeně islamofobní či rasistický podtón, 

nahlíží na ně jako na oběti západního imperialismu a globalizovaného kapitalismu, 

který s vidinou zisku usiluje o co nejlevnější pracovní sílu bez domýšlení důsledků.29 Tato 

antirasistická a antikoloniální rétorika ale nic nemění na tom, že migrace je v Benoistově 

pojetí považovaná za negativní jev s destruktivními důsledky pro specificky evropský 

charakter lokálních kolektivních identit.

Současný model Evropské unie je pro Benoista neakceptovatelný, protože svým lid-

skoprávním univerzalismem a byrokratickým centralismem vytrhává občany z jejich 

přirozených lokálních kořenů. Jako alternativu navrhuje decentralizovaný politický 

systém suverénních útvarů, který by chránil rozmanitost vzájemně rovných etnických 

skupin.30 V jeho vizi nové Evropy lze spatřovat zásadní vliv anarchistického (ale také 

konzervativního a sexistického) francouzského myslitele Pierra-Josepha Proudhona 

a jeho modelu konsensuálně federální společnosti. Subsidiárním principem prosazují-

cím autonomní regionální samosprávu se tak Benoistova koncepce přibližuje radikálně 

demokratickému komunitarismu,31 někteří autoři však ve své analýze zdůrazňují poten-

ciálně násilný charakter, který by mohl prosazování decentralizovaných organických 

států jakožto společenského ideálu provázet.32 Avizovaná vize rovnocenného postavení 

diferenciovaných etnik v rámci takto uspořádaného federálního systému také naráží na 

historickou paměť reálné podoby silně hierarchických předmoderních politických útvarů.

Benoist vychází z předpokladu krize modernity, která je zapříčiněná liberálním 

individualismem, neoliberální depolitizací, masovým konzumem, desakralizací zá-

padního progresivismu, racionálně osvícenským liberálním i marxistickým nárokem 

na univerzálně jednotící rovnost navazující na křesťansko-židovskou monoteistickou 

západní tradici. Oponuje jí návratem k pohanství a mysticismu, který by umožňoval 

nacházet původní podstatu své přirozenosti, autenticitu vlastní kultury a ztracený 

komunitní způsob života realizovatelný pouze v jejích mantinelech.33 

Ohrožení vidí Benoist dlouhodobě v tzv. nové třídě tvořené liberální globální elitou 

prosazující univerzálně emancipační doktríny, například liberálně univerzalistický 

feminismus, který považuje kvůli jeho údajnému nároku na sjednocování ženství 

28  Sedgwick, Traditionalism, s. 336.
29  Jean-Yves Camus, „Alain Benoist and the New Right“, in The Key Thinkers of the Radical Right, 
ed. Mark J. Sedgwick (Oxford: Oxford University Press 2019), s. 78.
30  Nicolai von Eggers, „Federalist fascism: The new right and the French Revolution“, Fascism 
10, č. 2 (2021), s. 298–322.
31  Hauser, Doba přechodu, s. 190.
32  Jmenovitě např. Thomas Sheehan, „Myth and Violence: The fascism of Julius Evola and Alain 
de Benoist“, Social Research 48, č. 1 (1981), s. 45–73.
33  Sedgwick, Traditionalism, s. 333–335. 



Česká iliberální levice

39

s dominujícími mužskými principy za sexistický.34 Ve svém manifestu se proto Nová 

pravice hlásí k tzv. diferencialistickému feminismu, který uznáním výhradně ženských  

práv35 bojuje proti tzv. unisexualitě.36 Obdobné kritice nárokování univerzalistického 

lidství podléhá rovněž lidskoprávní koncepce, která podle něj omezuje člověka v jeho 

přirozenosti a funguje jako nástroj prosazování západní imperialistické politiky. Be-

noistova heterogenní Evropa by svým decentralizovaným federálním politickým zří-

zením nemísila, ani na rovině kulturních a genderových identit, jednotlivé homogenní 

organické části.37 

Benoistův obrat a levicový iliberalismus Jeana-Clauda Michéy

Vztah k levici se u jednotlivých reprezentantů Nové pravice liší, sám Benoist se ale od 

osmdesátých let stal specifickou ukázkou pravolevého politického prolínání, které sou-

visí s odmítáním údajně vyprázdněného modernistického dělení na pravici a levici. Ve 

svém synkretismu využívá Nová pravice dědictví pravicového konzervatismu, fašismu, 

ale i marxismu a jeho postmoderních obdob.38 Čerpá rovněž ze svého protějšku, Nové 

levice, která jí do značné míry imponovala, zejména svou schopností zdánlivě apoli-

ticky a zároveň atraktivně prosazovat ve společnosti antikapitalistický, antikoloniální 

a postmateriální étos. Byla navíc pronikavým příkladem toho, že kontrakulturní postoj 

může časem výrazně ovlivnit mainstream.39 Inspirující byl rovněž její důraz na diverzi-

tu, který po příklonu progresivní levice k liberálnímu individualismu a univerzalismu 

nabízel potenciál antiliberální reformulace. 

Benoist v osmdesátých letech vyzdvihoval SSSR jako oponenta západního kosmopo-

litismu, obnaženého materialismu a liberálního egalitarismu.40 Podobný postoj sdílela 

i značná část GRECE.41 Svůj původní rétorický antikomunismus (který byl ovšem na-

mířen primárně proti liberálnímu rovnostářství) Benoist postupně nahradil primátem 

antiamerické a antiliberální orientace, jehož optikou byl například ochoten podpořit 

francouzskou komunistickou stranu42 a relativizovat vztah k té části levice, která se 

vymezovala vůči progresivismu a liberalismu. Již od devadesátých let svými antilibe-

34  Sedgwick, Traditionalism, s. 335.
35  Právo na interrupci, mateřství či panenství.
36  Benoist, Champetier, Manifesto, s. 34–35.
37  Srov. Alain de Benoist, „Umírněná kritika suverenismu“, in Svrchovanost: zprava i zleva, ed. 
Petr Drulák (Praha: Dauphin, 2022), s. 317–353.
38  Hauser, Doba přechodu, s. 189–190.
39  Bar-on, Where Have All The Fascists Gone?, s. 45.
40  Bar-on, Where Have All The Fascists Gone?, s. 48.
41  Saïd Mahrane, „Alain de Benoist, du brun au rouge“, Le Point 15. 12. 2015, http://www.lepoint.
fr/debats/alain-de-benoist-du-brun-au-rouge-15-12-2015-1990102_2.php.
42  Mahrane, „Alain de Benoist, du brun au rouge“. 



Kristýna Dziková a Ondřej Slačálek

40

rálními a antikapitalistickými články občasně přispívá do levicového akademického 

časopisu Telos. 

S přelomem nového tisíciletí Benoist zintenzivňuje levicovost své rétoriky, otevřeně 

uznává Marxovu kritiku kapitalismu i opodstatněnost teorie třídního boje, a i když se 

za marxistu explicitně neoznačí,43 stále kladněji reaguje na označování svého myšlení 

za levicové, zvláště pak v ekonomické kritice kapitalismu.44 Na mnohotvárnosti po-

pulismu obhajuje překonanost pravolevého štěpení, které bylo podle něj nahrazeno 

vertikálním dělením na lid a elity, a zdůrazňuje, že liberální stigmatizace populismu 

je nástrojem „nové třídy“ k delegitimizaci vzestupu lidových vrstev.45 Novou levicovou 

image podpírá i prohlášením, že by v amerických prezidentských volbách volil Bernieho 

Sanderse představujícího „zajímavou formu levicového populismu“46 (do té doby, než 

se v jeho očích zdiskreditoval podporou Hillary Clinton),47 v těch francouzských zase 

Jeana-Luca Mélenchona.48

V posledních letech Benoist neskrývá intenzivní náklonnost k myšlení současné-

ho francouzského myslitele Jeana-Clauda Michéy i k jeho vzorům Georgi Orwellovi 

a Christopheru Laschovi.49 Michéa je emeritním středoškolským učitelem filozofie, 

který se po odchodu do důchodu intenzivně věnuje psaní politicko-filozofických esejí, 

jež postupně získávají ohlas u širší veřejnosti.50 Představuje v nich specifickou syntézu 

konzervatismu, socialismu a anarchismu, která mu umožňuje kritizovat liberální pravici 

i levici jako dvě strany téže kapitalistické mince. 

Iliberální kritické jádro jeho politicko-filozofických esejistických knih51 zůstává ob-

dobné. Levice se podle něj příklonem k liberalismu a progresivismu zdiskreditovala, 

protože se současně odklonila od pracujícího lidu a vedení třídního boje. Podlehnutím 

43  Camus, „Alain Benoist“, s. 77.
44  Daniel Kaiser, „Svět, který zažije dnešní mládež, nebude příliš zajímavý“, Echo 24, 3. 7. 2020, 
http://www.echo24.cz/a/Srafs/svet-ktery-zazije-dnesni-mladez-nebude-prilis-zajimavy.
45  Alain de Benoist, Le Moment populiste – Droite-Gauche, c’est fini! (Paris: Pierre-Guillaume de 
Roux, 2017).
46  Přemysl Houda, „Měli bychom si přiznat, že demokracii je třeba od základů přestavět“, Lidové 
noviny 13. 6. 2021, http://www.lidovky.cz/ceska-pozice/meli-bychom-si-priznat-ze-demokracii-
je-treba-od-zakladu-prestavet.A210608_185652_pozice-tema_lube.
47  Houda, „Měli bychom si přiznat“. 
48  Pierre Buet, J. Lester Feder, „The Man Who Gave White Nationalism A New Life“, Buzz Feed 
News 26. 12. 2017, https://www.buzzfeednews.com/article/lesterfeder/the-man-who-gave-white-
nationalism-a-new-life.
49  Houda, „Měli bychom si přiznat“.
50  Petr Drulák, „Jean-Claude Michéa: Konzervativní socialista“, in Michéa, Tajnosti levice, s. 10.
51  Kromě Michéa, Tajnosti levice např. Jean-Claude Michéa, Le Complexe d’Orphée (Paris: Champs 
essais, 2014), Le Loup dans la bergerie (Paris: Climats, 2018), Notre ennemi, le capital (Paris: Cli-
mats, 2017), L’Empire du moindre mal (Paris: Climats, 2007). 



Česká iliberální levice

41

liberalismu, jehož kulturní, ekonomická a politická složka nejsou od sebe podle Michéy 

vzájemně oddělitelné a ve kterém je svoboda pojímána pouze jako prostor pro jednání 

jednotlivce, současně podlehla i obhajobě volnotržního kapitalismu: „politický a kulturní 

liberalismus (oba jsou nutně propojeny, protože pokud má každý právo žít, ‚jak se mu 

zlíbí‘, nutně z toho vyplývá, že žádný způsob života nemůže být nadřazen jinému) nemá 

jinou možnost než se opřít o ekonomický liberalismus.“52 Levice tak pouze doplňuje 

pravicové neoliberály a je indoktrinována vypjatým asociálním individualismem, který 

rozvrací tradiční hodnoty a sociální vazby ve společnosti. Volnotržní kapitalismus, 

globalismus, konzumnost, iluze pokroku i neomezeného růstu jsou destruktivními 

složkami liberalismu, jejichž důsledkem je devastace přírody, vykořisťování pracujících 

a stupňování sociální nespravedlnosti. 

Michéa jako řešení krize navrhuje zcela odmítnout liberalismus a s ním nerozlučně 

spjatý kapitalismus a vybudovat novou společnost založenou na konzervativních, so-

cialistických a anarchistických základech. Z ekonomického hlediska Michéa často 

odkazuje na netržní logiku daru Marcela Mausse a Karla Polanyiho, která zdůrazňuje 

přirozená reciproční pouta společnosti.53 Principy lokálnosti, municipální samosprávy, 

spravedlivé redistribuce zdrojů a úcty k tradicím by umožnily vytvořit systém, který by 

se stal sociálně spravedlivější, ekologičtější, pospolitější a svobodnější alternativou tomu 

dnešnímu. Michéova operacionalizace populismu spočívá v pojmenovávání současné-

ho stavu, v němž se „obyčejní lidé“ cítí být ohrožení liberálním kultem pokroku, který 

atakuje jejich tradiční hodnoty.54 Apeluje na to, aby se mobilizačním tlakem založeným 

na zásadách obecné slušnosti dílčími změnami v každodenním životě všech změnil 

postupně systém zdola i shora.55 Toto lidové úsilí musí být založeno na jednotě myšlení 

a činů.56 Inspiraci nachází v pravicovém populismu, který zdařile mobilizuje „malý“ 

lid vůči „velkým“ mocenským elitám.57 Michéův levicový populismus na první pohled 

připomíná emancipační levicový populismus teoretizovaný mj. politickou filozofkou 

Chantal Mouffe. Ta však současnou neschopnost levice vytvořit svébytnou alternativu 

nazírá politickým prizmatem absentujícího agonismu, který považuje za nutnou pod-

statu politického konfliktu, zatímco Michéova kritika vychází z morálního odsouzení 

odklonu levice od obecné slušnosti a solidaritního základu.58 Především ale Mouffe 

52  Michéa, Le Loup, s. 30. 
53  Michéa, Tajnosti levice, s. 84–85.
54  Anca Simitopol, „Jean-Claude Michéa’s Populism or ‚with the Left against the Left‘“, South-East 
European Journal of Political Science 2, č. 1–2 (2014), s. 36–37.
55  Michéa, Tajnosti levice, s. 116–117.
56  Simitopol, „Jean-Claude Michéa’s Populism“, s. 37.
57  Michéa, Tajnosti levice, s. 101.
58  Michael C. Behrenrent, „France’s Anti-Liberal Left“, Dissent 2019, https://www.dissentmagazine.
org/article/frances-anti-liberal-left.



Kristýna Dziková a Ondřej Slačálek

42

klade důraz na propojení kritiky elit se zahrnutím požadavků utlačovaných menšin, 

její populismus by tak pro Michéu byl příliš „liberální“. 

Benoist obhajuje Michéovu koncepci neoddělitelnosti jednotlivých složek liberalismu 

i analýzu jeho krize, ve které spatřuje revoluční potenciál lidových mas, který lze podle 

něj rozpoznat například na mobilizujícím populismu francouzského hnutí žlutých vest.59 

Hlavní myšlenka Benoistovy knihy Contre le libéralisme60 je velmi obdobná Michéovým 

Tajnostem levice, dozvíme se v ní, že se levice příklonem k liberalismu a volnotržnímu 

kapitalismu zpronevěřila socialismu i pracující třídě, v čemž splývá s liberální částí 

pravice, a je proto nezbytné obnovit předpoklady sociální soudržnosti odmítnutím 

liberalismu. Stejně jako Michéa se i Benoist kritikou destruktivnosti neoliberálního 

kapitalismu vyjadřuje v posledních letech k ekologické problematice, otevřeně se pro-

hlašuje za podporovatele nerůstu a antikapitalistické levice.61

Benoistovo pravolevé prolínání má bezesporu hlubší myšlenkové kořeny, genealogii 

lze nalézt u francouzského filozofa Georgese Sorela žijícího na přelomu 19. a 20. století, 

jehož myšlení postupně syntetizovalo syndikalistické, komunistické i krajně pravicové 

prvky a který po sobě spolu s již zmíněným Proudhonem zanechal intelektuální odkaz 

pojící zdánlivě protichůdné krajní ideologické polohy.62 Lze jen spekulovat, zda Benois-

tův levicový obrat posledních let, uskutečněný minimálně na rétorické úrovni, vychází 

také z Michéy, zajisté však můžeme sledovat průniky v jejich myšlení kontextuálně 

vycházející z širšího současného trendu – vytvoření iliberalismu tak silně defenzivního 

a obecného zároveň, aby umožnil smazávat rozdíly na pravici a levici a působil atrak-

tivně pro co nejširší spektrum přívrženců. 

Ten je doprovázen deklarovaně kontroverzními a neurčitými dílčími koncepty, jako 

je například antikapitalismus bez konkrétního návrhu ekonomické alternativy,63 kri-

tika individualistického konceptu lidských práv bez explicitně formulované náhrady 

efektivnějšího udržení kolektivního nenásilí nebo povšechný apel na populistickou 

mobilizaci lidu bez konkrétního návrhu na jeho sjednocování. Michéa se ke konkrét-

ním politickým událostem vyjadřuje jen zřídkavě, což lze ostatně sledovat na údi- 

59  Matthieu Giroux, Alain de Benoist, „Le libéralisme met la liberté au service du seul individu“, 
Philitt 28. 3. 2019, http://philitt.fr/2019/03/28/alain-de-benoist-le-liberalisme-met-la-liberte-au-
service-du-seul-individu.
60  Alain de Benoist, Contre le libéralisme: La société n‘est pas un marché (Monaco: Rocher, 2019).
61  Mahrane, „Alain de Benoist“.
62  Jack J. Roth, The Cult of Violence: Sorel and the Sorelians (Berkeley – Los Angeles: University of 
California Press, 1980); Jeremy R. Jennings, Georges Sorel. The Character and Development of His 
Thought (London: Palgrave Macmillan, 1985); Zeev Sternhell, Mario Sznajder, Maia Asheri, The 
Birth of Fascist Ideology. From Cultural Rebellion to Political Revolution (Princeton: Princeton 
University Press, 1994). 
63  Michéa se ve své kritice sice opírá zejména o Karla Polanyiho, nekonkretizuje ale současnou 
proveditelnou ekonomickou alternativu.



Česká iliberální levice

4 3

vu,64 který vyvolala jeho ojedinělá veřejná podpora hnutí žlutých vest. Myšlenky obou 

autorů umožňují reprodukci nejen krajně pravicovými, neokonzervativními nebo de-

klarovaně komunistickými a levicovými uskupeními, ale také jejich aliancemi, k jejichž 

vzniku pravolevé prolínání vybízí.

Levicový iliberalismus počesku: kořeny a formulace

Zastřená genealogie

Kořeny levicového iliberalismu v českém prostředí lze patrně identifikovat zejména 

v názorovém vývoji Petra Druláka, profesora politologie, ředitele Ústavu mezinárodních 

vztahů a posléze náměstka sociálně demokratického ministra zahraničí Lubomíra Za-

orálka a velvyslance ve Francii. Při rekonstrukci tohoto vývoje je snadná anachronická 

projekce. Tak např. Ondřej Dytrych označuje v roce 2022 za „populistický“ Drulákův 

návrh na proměnu českého oboru mezinárodních vztahů.65 Podle této koncepce bylo 

potřeba se vyvázat ze slepého dohánění  Západu, které nás staví do podřadné role žáků, 

vytvořit si novou vlastní cestu a rekonstruovat specifickou národní zkušenost, jejíž re-

flexe umožní vlastní přínos. Ze zpětného hlediska je pozoruhodné, že návrh kladoucí 

důraz na lokální vklad a národní zkušenost prakticky vůbec netematizoval otázku 

regionálního rámce této zkušenosti. Obrat k národu byl tehdy nicméně u Druláka spíše 

metodologií než politikou.

V roce 2012 vydal Drulák knihu Politika nezájmu,66 která se pokouší o diagnózu krize 

a návrh radikální reformy. Analýzu krize české politiky v ní zasadil do širšího kontextu 

krize Západu a liberalismu. Drulák líčí situaci, ve které již politika přestala prezentovat 

veřejný zájem, stala se zkorumpovaným nástrojem oligarchů sloužícím k uspokojování 

vlastních tržních zájmů a občany nechala propadnout apatické lhostejnosti.67

Obdobnému stavu čelí celý Západ, protože se ocitá v širší krizi liberalismu ekono-

mického, institucionálního i morálního charakteru.68 Dominující liberalismus se z tro-

jice moderních principů Velké francouzské revoluce jednostranně zaměřil na svobodu, 

kterou současně sám podkopává, levice zase na rovnost, obojí však bez třetí složky 

nemůže vést k žádoucí pospolitosti.69 Té lze dosáhnout jedině znovuoživením elimi-

64  Srov. např. Dodatek in Michéa, Tajnosti levice, s. 122. 
65  Ondřej Ditrych, „Na ztracené vartě české disciplíny mezinárodních vztahů“, Mezinárodní 
vztahy 57, č. 4, 2022, s. 135–145; Petr Drulák, „Přestaňme dohánět, začněme tvořit! Budoucnost 
českého oboru mezinárodních vztahů“, Mezinárodní vztahy 44, č. 3, 2009, s. 95–109 a navazující 
fórum v tomto časopise.
66  Petr Drulák, Politika nezájmu: Česko a Západ v krizi (Praha: Sociologické nakladatelství, 2012). 
67  Drulák, Politika nezájmu, s. 7.
68  Drulák, Politika nezájmu, s. 249.
69  Drulák, Politika nezájmu, s. 281.



Kristýna Dziková a Ondřej Slačálek

4 4

novaného bratrství, které by v sounáležitosti jednotlivců založilo čistý (bezpodmínečný) 

a reciproční dar,70 na jehož mystickém základě by se společnost a politika kultivovala 

zpřítomněním vzájemné lásky a důvěry, které by již nebylo možné privatizovat. Zároveň 

by vytvářely předpoklady pro plnohodnotnou svobodu a rovnost lidského společen- 

ství.71 Ty by bylo možné realizovat primárně na rovině národní pospolitosti, odvozeně 

ale také v mezinárodním bratrství, jehož zárodky Drulák v té době spatřoval v Evropské 

unii.72 

V knize můžeme nacházet první ucelenější náznaky Drulákovy budoucí pozice, byť 

ji zatím nelze označit za levicově iliberální. Ostrou kritikou liberalismu sice v závěru 

vybízí k nepříliš specifikovanému revolučnímu vzedmutí,73 které by se uskutečnilo 

skrze protestní hnutí, oproti pozdějším konkretizacím byl zde jeho projekt příliš obecný 

a mlhavý. Dá se zobecněně říci, že základním terčem jeho tehdejší kritiky liberalismu 

(a tedy i základem jeho „mystického komunitarismu“74) byla přílišná racionalizace 

a instrumentalizace potlačující emociální potřeby a základní hodnoty společnosti, které 

by vycházely z její mystické podstaty a položily základy lidské pospolitosti. V pozdější 

Drulákově reflexi75 diskuze jeho knihy se dozvídáme, že bratrství musí do českého 

veřejného prostoru vnést blíže nespecifikovaný prorok.

Otázky týkající se konkrétní podoby lásky, solidarity a bratrství ve skutečném svě-

tě palčivě vyvstaly v roce 2015. Evropa čelila vrcholné fázi uprchlické krize a Česko 

se spolu s dalšími státy Visegrádské čtyřky postavilo do čela odporu proti přijímání 

uprchlíků. Vládnoucí sociální demokracie se po prvotním zdráhání nakonec rovněž 

přiklonila k tehdejšímu xenofobnímu protiuprchlickému mainstreamu české poli- 

tiky.

Jedním z významných levicových mluvčích antiimigrační pozice se stal dosavadní 

intelektuální představitel české radikální levice, sociolog a environmentalista Jan Keller, 

tou dobou europoslanec za ČSSD. V řadě textů zdůrazňoval, že není možné sloučit ma-

sovou migraci s udržením sociálního státu.76 Uprchlíci se podle něj navíc stali příčinou 

rozkolu české levice, jehož důsledkem se její „mladá“ liberální část odvrátila od eko-

70  Drulák, Politika nezájmu, s. 281. 
71  Drulák, Politika nezájmu, s. 15.
72  Drulák, Politika nezájmu, s. 52–54.
73  Drulák, Politika nezájmu, s. 296.
74  Tento popis použil ve své recenzi Ondřej Císař, „Kudy z krize? Komunitarismus proti liberalismu 
po česku“, Sociologický časopis 51, č. 1 (2015), s. 153–162. 
75  Petr Drulák, „O politicích a prorocích“, Salon Práva. 24. 4. 2013, https://www.novinky.cz/
clanek/kultura-salon-petr-drulak-o-politicich-a-prorocich-188633.
76  Lukáš Petřík, „Profesor Jan Keller s námi promluvil o rozvratu, chaosu a peklu ze života pro 
miliony lidí“, Parlamentní listy 23. 3. 2015, https://www.parlamentnilisty.cz/arena/rozhovory/Pro-
fesor-Jan-Keller-s-nami-promluvil-o-rozvratu-chaosu-a-peklu-ze-zivota-pro-miliony-lidi-367466.



Česká iliberální levice

45

nomické problematiky.77 Ze stejné kritiky vychází v té době vzniklý časopis !Argument, 

který začala vydávat skupina kolem ekonomky Ilony Švihlíkové, socioložky Veroniky 

Sušové-Salminem a historika Adama Votruby.

Drulák byl z titulu své tehdejší funkce prvního náměstka ministra zahraničí v této 

problematice zdrženlivý, veřejným prostorem navíc stále rezonovala předcházející 

napjatá diskuze. V roce 2014 totiž Drulák a Zaorálek představili návrh strategie čes-

ké zahraniční politiky, ve které revidovali dosavadní pojetí lidských práv. Drulák se 

v tehdejší lidskoprávní diskuzi stavěl do pozice, která se vymezovala proti atlantismu 

české zahraniční politiky i západní liberální individualistické koncepci lidských práv.78 

Za explicitně iliberální ji ovšem pokládat nelze, neboť stále odkazovala na kultivaci 

západní liberální demokracie, zřízení zahrnující i pozměněnou lidskoprávní koncepci. 

Drulák spíše varoval před důsledky jejího exportu a nuceného zavádění,79 právě tak 

jako před tím, že by překážela pragmatičtěji pojaté zahraniční politice. 

Krystalizace stanovisek

Za milníky ve formulaci iliberálního stanoviska lze pokládat vydání dvou knih a následné 

diskuse o nich. První z nich byla kniha Tajnosti levice Jeana-Clauda Michéy80 přeložená 

Petrem Drulákem v roce 2019 a následná debata o tzv. konzervativním socialismu, jak 

Drulák ve své předmluvě Michéův postoj pojmenovává.81 

Autorská skupina částečně zformovaná v debatě o konzervativním socialismu (ze-

jména Petr Drulák, Jan Keller a Matěj Stropnický) doplněná o další autory se představila 

o dva roky později publikací navazujícího širšího sborníku Budoucnost levice bez libe-

ralismu.82 Tato kniha, vydaná v roce 2021, představuje kolektivní pokus o reformulaci 

levicové politiky postavené na zdůrazněném odmítání liberalismu a progresivismu. 

Editoři Petr Drulák, Jan Keller, Matěj Stropnický a Ilona Švihlíková v kolektivní úvodní 

části analyzují krizi, ve které se levice ocitla intelektuálním odklonem od své tradiční 

voličské základny primárním zaměřením na kulturní identitární témata, migraci a in-

77  Jan Keller, „Cirkus s migranty je pokrytectví. Lomíme rukama nad těmi, kteří opustili své 
staré a nemocné. Tu vynucenou solidaritu zaplatí chudí v Evropě“, Parlamentní listy. 21. 10. 
2015, https://www.parlamentnilisty.cz/arena/rozhovory/Profesor-Jan-Keller-Cirkus-s-migranty-
je-pokrytectvi-Lomime-rukama-nad-temi-kteri-opustili-sve-stare-a-nemocne-Tu-vynucenou-
solidaritu-zaplati-chudi-v-Evrope-404461.
78  Petr Drulák, „Lidská práva v zahraniční politice aneb od snění k naivitě. A zpět?“, Deník Referen-
dum. 7. 12. 2014, https://denikreferendum.cz/clanek/16575-lidska-prava-v-zahranicni-politice-
aneb-od-sneni-k-naivite-a-zpet.
79  Petr Drulák, „Shoda hledaná v dialogu“, A2. 23/2014, https://www.advojka.cz/archiv/2014/23/
shoda-hledana-v-dialogu.
80  Michéa, Tajnosti levice.
81  Drulák, „Jean-Claude Michéa“, s. 9.
82  Budoucnost levice bez liberalismu.



Kristýna Dziková a Ondřej Slačálek

46

tegraci do Evropské unie.83 Ve jménu modernizace, pokroku a emancipace tak splynula 

s liberálním progresivismem stigmatizujícím lidové vrstvy a v důsledku tohoto procesu 

se mimoděk stala také obhájcem pravicového (neo)liberalismu a globální politické 

oligarchizace, která prohlubuje nerovnosti.84 

Proměnou podle autorů prošel i charakter samotného vykořisťujícího kapitalismu, 

jehož klíčovým rysem se namísto podnikatelského rizika stalo dobývání renty.85 Autoři 

tak zdůrazňují jako klíčovou vlastnost současného kapitalismu právě tu jeho charakte-

ristiku, která je problematická i z hlediska převládající kapitalistické ideologie, a méně 

zdůrazňují témata jako podnikavost, invenci či vykořisťování. Globální oligarchie tak 

podle editorů zároveň udržuje kulturně hegemonní pozici, kterou jsou v současnosti 

schopni rétoricky zpochybňovat jen pravicoví populisté. Ti sice obhajují zájmy vyko-

řisťovaných a neprivilegovaných, při své pravicovosti jsou však neschopní skutečně 

podrývat privilegii prostoupený liberální kapitalismus.86

Proti liberálnímu individualismu a univerzalismu zdůrazňují editoři partikulární 

národ, který má tvořit demokratizační náplň silného a deklarovaně levicově projek-

tovaného státu schopného omezit základní liberální svobody, jako je například volný 

pohyb kapitálu či osob.87 Důraz na státní suverenitu je pro editory nutným předpokla-

dem smysluplné demokracie a klíčovým nástrojem levicové politiky. Jejím základem se 

podle autorů má stát klíčová rétorická figura pravicového populismu: afirmace pracující 

většiny společnosti a naopak odmítnutí „asociální[ho] zlom[ku] procenta ze samotného 

vrcholu společnosti a rovněž […] asociálních několik[a] procent z jejího dna“.88 Jakkoli je 

společenská problematičnost obou skupin nesrovnatelná (u oligarchie mnohem větší), 

sociální soudržnost a cit pro spravedlnost podle autorů narušují obě. 

Jakkoli toto kolektivní vystoupení lze pokládat za společnou platformu, nevedlo 

k dalšímu sdílení politické trajektorie. Už samotný sborník editoři rozdělili na dvě 

části na základě toho, zda se autoři více hlásili ke „konzervativnímu socialismu“ nebo 

„levicovému populismu“. Toto rozlišení mělo pak i praktické dopady. Zatímco Petr 

Drulák společně s Ilonou Švihlíkovou založili na podzim 2022 spolek Svatopluk, kte-

rý měl propojit pravici a levici do společné platformy proti liberálnímu středu, Matěj 

Stropnický se členem platformy nestal a Michael Hauser, další z autorů Budoucnosti 

levice bez liberalismu, vstoupil s Petrem Drulákem v návaznosti na jeho výzvu ke spo-

jenectví s krajní pravicí do ostré polemiky. Můžeme tedy identifikovat hned několik 

iliberálně levicových pozic, které bude zbytek našeho textu podrobněji rekonstruovat. 

83  Budoucnost levice bez liberalismu, s. 11–12.
84  Budoucnost levice bez liberalismu, s. 12.
85  Budoucnost levice bez liberalismu. 
86  Budoucnost levice bez liberalismu, s. 13. 
87  Budoucnost levice bez liberalismu, s. 27.
88  Budoucnost levice bez liberalismu, s. 25.



Česká iliberální levice

47

Konzervativní socialismus

Liberální zkáza 

Pojmenování první pozice zkoumaného českého iliberálně levicového proudu odkazuje 

explicitně k myšlení Jeana-Clauda Michéy. Ten sice sám pojem levice odmítá, v potřebě 

přiblížit a ideově zařadit jeho koncepci ale Petr Drulák využívá pojem konzervativní 

socialismus. Sám Drulák se k tomuto pojmu hlásí,89 selektivním způsobem ho rozvíjí 

a adaptuje na české prostředí. Mezi další aktéry tohoto proudu by bylo zčásti možné 

zařadit také sociologa Jana Kellera90 nebo ekonomku Ilonu Švihlíkovou. S ohledem 

na hlavní roli Petra Druláka při formování této pozice však v této části vycházíme 

primárně z něj.

Objekt negace je zde ostře definovaný – současný progresivní liberalismus pojímaný 

ve své celistvosti jako destruktivní ideologie. Drulák jako předpoklad dalšího politického 

jednání vymezuje nepřítele91 a identifikuje v něm dva neoddělitelné komponenty, které 

přiznaně či skrytě podpírají globální kapitalismus: ekonomickou neoliberální pravici 

a kulturní liberální levici, a inherentně i třetí politickou složku současného liberalismu.92 

Klasické pravolevé štěpení minulého století podle něj zcela nahradila pravolevá 

ideologie (neo)liberálního progresivismu, charakteristická radikalizací politického 

středu, vypjatým centralismem a (euro)atlantickým imperialismem.93 Politické dělení 

se podle Druláka v současnosti uskutečňuje pouze na rovině vymezování vůči této 

dominantní ideologii skrze odpor pravolevé iliberální alternativy. Ta je tvořena ze dvou 

částí: levicové, která je kritická zejména ke globálnímu kapitalismu a doprovodným 

socioekonomickým nerovnostem, a pravicové, oponující progresivistickému liberálnímu 

tlaku na tradiční společenské struktury.94

89  Ke konzervativnímu socialismu se Drulák hlásí nejčastěji, používá ale i označení „demokratický 
socialismus“. Srov. Petr Drulák, „Za socialistický Západ!“ in Sametová budoucnost? ed. Petr Agha, 
Petr Drulák (Praha: Masarykova demokratická akademie, 2019), s. 105.
90  Jan Keller ke konzervativnímu socialismu explicitně vybízí, ale ne ve všech názorových pozicích 
se s Drulákem protíná (např. klade větší důraz na ekologickou problematiku). Srov. Petr Drulák, 
Jan Keller, „Proč konzervativní socialismus?“ Deník Právo 14. 5. 2020, https://masarykovaakad-
emie.cz/drulak-keller-proc-konzervativnisocialismus/?_gl=1*k937y0*_up*MQ..*_ga*MjEwMjIx-
OTk3MS4xNjg4ODEzNjQ4*_ga_YTVRB12EWE*MTY4ODgxMzY0Ny4xLjAuMTY4ODgxMzY0Ny-
4wLjAuMA nebo Jan Keller, „Co u Michéy nenajdeme“, Salon Práva. 14. 4. 2020, https://www.
novinky.cz/clanek/kultura-salon-co-u-michey-nenajdeme-jan-keller-k-polemice-nad-knihou-
tajnosti-levice-40320002.
91  Drulák, „Úvod“, in Svrchovanost: zprava i zleva, s. 19. 
92  Petr Drulák, „Chvála konzervativního socialismu“, A2larm 23. 3. 2020, https://a2larm.
cz/2020/03/chvala-konzervativniho-socialismu.
93  Drulák, „Úvod“, in Svrchovanost: zprava i zleva, s. 9–14.
94  Drulák, „Úvod“, s. 10.



Kristýna Dziková a Ondřej Slačálek

48

Drulák v ideologii extrémního liberálního středu spatřuje totalitární tendence při-

cházející ze Západu.95 Tato ideologie podle něj (ve spojitosti s konkrétně nedefinova-

ným, ale rovněž manipulativním a hegemonním „neomarxismem“96) kolonizovala 

západní svět na třech úrovních: ekonomické, politické a ideologické, přičemž všechny 

tyto roviny vzájemně splývají na pozicích individualismu, technokracie a důrazu na 

mobilitu.97 Neoliberální koncepce volného trhu depolitizuje systém a zbavuje jej jeho 

demokratické povahy tím, že koncentruje moc do rukou nadnárodních ekonomických 

elit a podkopává sociální spravedlnost enormním růstem ekonomických nerovností. 

Společenský progresivismus ideovou kolonizací tento proces doplňuje prosazováním 

individuálních práv a zájmů „aristokratických“ vlastníků kapitálu.98 Demokracie se 

proměnila z vlády většiny do nadvlády elitní menšiny. 

V knize Podvojný svět99 Drulák tento proces de-demokratizace zasazuje do širšího 

rámce monoteismu západního myšlení, jehož sekularizovanou utlačovatelskou totalitární 

podobu spatřuje i v liberalismu a zkreslující liberálně demokratické koncepci, která 

podle něj ve skutečnosti demokratické principy podrývá.100 Drulák rovněž radikálně 

kritizuje liberální monoteismus pro jeho univerzalismus, který údajně nařizuje jedinou 

možnou (atlantickou) pravdu závaznou pro všechny.101 

Takto definovaná dominantní progresivní liberální ideologie zahrnuje dvě mono-

teistické politické pod-ideologie: univerzalistickou koncepci lidských práv a zelené 

liberální „náboženství“102 klimatické změny. Lidskoprávní koncepce je nahlížena jako 

liberální nástroj protekce privilegovaných etnických či sexuálních menšin a žen vzda-

lující levici od původní programové sociální a ekonomické ochrany pracující většiny.103 

95  Petr Drulák in Xaver live, „Profesor Petr Drulák | Xaver s hostem“, Youtube 26. 3. 2023, čas: 
17:12, https://www.youtube.com/watch?v=u4E3Z2bc4j0&ab_channel=XaverLive.
96  Petr Drulák, „Marxismus a liberalismus bez nostalgie: Odpověď Michaelu Hauserovi“, !Argu-
ment 25. 7. 2022, https://casopisargument.cz/?p=44202.
97  Petr Drulák, in Pavelka, Ondřej, „Kvalitní levicová diskuze“, Youtube 2. 12. 2022, čas: 5:28, 
https://www.youtube.com/watch?v=c-3Yv07I_1o&ab_channel=Ond%C5%99ejPavelka.
98  Pavelka, „Kvalitní levicová diskuze“, čas: 6:40. 
99  Petr Drulák, Podvojný svět (Praha: Academia, 2022). V tomto článku se soustředíme na jednotlivé 
myslitele především jako na ideology ve veřejném prostoru, proto se jejich knihám věnujeme jen 
omezeně. S teoretickými východisky i některými konkrétními závěry této až příliš bohaté knihy 
se spoluautor tohoto článku pokusil vyrovnat v Ondřej Slačálek, „Megalomanské proroctví Petra 
Druláka“, Central European Journal of Politics 8, č. 2, s. 28–41.
100  Drulák, Podvojný svět, s. 57. 
101  Srov. Petr Drulák, in Kolektif, „Drulák / Švihlíková / Semín – Trialog o svrchovanosti / Debatní 
klub“, Youtube 6. 3. 2023, čas: 13:14, https://www.youtube.com/watch?v=rzLxa-nfXtQ&ab_chan-
nel=KOLEKTIF.
102  Petr Drulák, „Poručíme větru, dešti?“, Salon Práva 23. 3. 2020, https://www.novinky.cz/clanek/
kultura-salon-esej-petra-drulaka-porucime-vetru-desti-40317237.
103  Petr Drulák, „Obnovit solidaritu“, in Budoucnost levice bez liberalismu, s. 70.



Česká iliberální levice

49

Vidina zvyšujícího se zisku implikovaná v logice globálního kapitalismu vede pravolevé 

progresivisty k odporu proti všem formám geografických a společenských hranic, což se 

promítá rovněž do pozitivního přístupu k internacionalizované migraci. Pod patroná-

tem evropské justice progresivní liberálové vítají multikulturní integraci neevropských 

migrantů, která likviduje tradiční kulturní a národní rozličnosti Evropy.104 

Z tezí za spravedlivou společnost představených v předchozí části vyplývá, že Drulák 

se hlásí k ochraně přírody, nezpochybňuje ani existenci globálního oteplování, ovšem 

k ekologickým hnutím a k tematizování klimatické krize zaujímá negativní postoj. 

Označením za zelené (neo)liberální náboženství rámuje všechny ekologické aktivismy, 

které podle něj technokratickou a apokalyptickou rétorikou kooperují s mocenskými 

elitami v prosazování greenwashingových opatření, např. prodeje elektrických aut či 

stavby větrných elektráren.105 Veškerý environmentalismus a boj proti klimatickým 

změnám Drulák považuje „za velmi nebezpečnou kouřovou clonu“ atlantických elit,106 

která povede pouze k prohlubování sociálních nerovností.107 Této jeho koncepci lze 

vytknout, jak činí třeba Matyáš Křížkovský, značnou míru simplifikace.108 Ignoruje 

totiž současné dominantní ekologické proudy s internacionalisticky socialistickými či 

anarchistickými základy, včetně hnutí nerůstu, které liberální greenwashing rovněž 

odmítají.109 Tím se podle Křížkovského odklání od Michéova „v jádru výrazně ekolo-

gického“110 konceptu, i když tato „výraznost“ podle nás zůstává sporná.111

Drulák uznává, že současný liberální systém prochází krizí a atlantická elita ztrácí 

svou dosavadní dominantní pozici. Její svízelnou situaci však podle něj není radno 

104  Drulák, „Obnovit solidaritu“, s. 69.
105  Drulák, „Poručíme větru, dešti?“
106  Drulák, in „Kvalitní levicová diskuze“, čas: 9:45.
107  Petr Drulák, „Obrana konzervativního socialismu“, Deník Referendum 9. 4. 2020, https://
denikreferendum.cz/clanek/31041-obrana-konzervativniho-socialismu.
108  Matyáš Křížkovský, „Levicová cesta z klimatické pasti aneb Politická ‚rovnost s kořeny‘, 
nikoli kulturní nacionalismus“, Listy č. 2 (2021), http://www.listy.cz/archiv.php?cislo=212&-
clanek=022114.
109  Křížkovský, „Levicová cesta z klimatické pasti“.
110  Křížkovský, „Levicová cesta z klimatické pasti“.
111  Michéova koncepce má ekologický základ a např. Metelcovo tvrzení, že Michéa považuje 
ekologii za čistě kulturní otázku a v důsledku toho ji jako liberalismus neguje (Matěj Metelec, 
„Tajnosti levice: drobné intriky, prázdné řečnění a akce naoko“, A2larm 1. 6. 2020, https://a2larm.
cz/2020/06/tajnosti-levice-drobne-intriky-prazdne-recneni-a-akce-naoko), považujeme za mylné. 
Je ale zčásti opodstatněné tím, že se Michéův enviromentalismus nedá zcela oddělit od rigidního 
antiliberalismu a nekonkrétnosti, se kterou formuluje svá stanoviska. Z jeho nepřímých dialogů 
s plejádou myslitelů sice zřetelně vyplývají požadavky na „zlokálnění“, ustanovení „morálně 
slušného“ společenství nebo netržní logiky daru, dle kterých bývá řazen mezi současné přední 
ekologické myslitele (viz např. Bystro: „Ékologia Kultúra Komunita. Introduction“, https://www.
bystro.org/en/degrowth-2/introduction), v tom ale nacházíme paradox vzhledem k tomu, že 



Kristýna Dziková a Ondřej Slačálek

50

přeceňovat, neboť stále stojí na „neuvěřitelně silném kartelu“ pravolevého liberálního 

spojenectví mezi „moderní“ pravicí a levicí.112 Vůči této pošramocené monoteistické 

(duální) hegemonii nabízí vlastní polyteistickou spojeneckou vizi. 

Pravolevá konzervativní aliance 

Konzervativní socialismus je budován na nemarxistickém levicovém základě odmítajícím 

„elitářský socialismus“, který v Drulákově pojetí reprezentoval například Marx, Lenin 

či Trockij.113 Právě tento proud podle něj zapříčinil svým důrazem na pokrok a změnu 

propojení socialismu s progresivní liberální ideologií, která mu umožnila nahradit 

nerealizovatelnou utopickou konstrukci společnosti odtrženou od reálných požadavků 

dělnického „lidového socialismu“.114 Obdobným paradoxním procesem prošel podle 

Druláka konzervatismus, který se z protagonisty zachování tradičního přirozeného 

řádu a trvalých společenských vazeb stal příklonem ke kapitalismu přílepkem libe-

rálně-konzervativní doktríny vedené individualistickou a globální volnotržní ideou.115 

Tento extremismus liberálního středu, který svým antidiskriminačním bojem ničí 

autentickou podobu levice i pravice, je podle Druláka nutné sevřít „pravolevými kleště-

mi“.116 Tímto připodobněním vyjadřuje svou vizi o vytvoření aliance dvou politických 

myšlenkových proudů: iliberální konzervativní levice a iliberální konzervativní pravice. 

Obě hnutí by si k některým otázkám zachovávala vlastní rozdílná stanoviska (například 

ohledně národního kapitálu), tyto odlišnosti by však byla schopna překonat zásad-

ní shodou na společném nepříteli, liberálním progresivismu, který v neoddělitelném 

spojení s globalizovaným kapitalismem podrývá tradiční hodnoty pracující většiny 

a rozvolňuje národní a rodinná společenská pouta.117 

Představa takovéto konzervativní aliance odpovídá polyteistické vizi hnutí „propojené 

podvojnosti“, kterou Drulák v Podvojném světě navrhuje jako alternativu k liberálnímu 

monoteismu. Pojetí podvojnosti navazuje na jeho předchozí konceptuální propojování 

spirituality a politiky a spočívá ve spojování protikladů, které se navzájem doplňují, 

aniž by došlo k narušení jejich základní struktury a specifické odlišnosti (např. binarita  

neformuluje konkrétní návrhy jejich realizace v současném světě. K nim se explicitněji přiblížil 
v podpoře hnutí žlutých vest, která mu umožnila v souladu s jeho negativní koncepcí zarámovat 
„buržoazní ekologií“ všechny liberální ekologické návrhy. V obdobném duchu bez rozvinutější 
argumentace např. ironizuje vegetariánství jakožto „zvláštní“ liberální antidiskriminační koncept. 
Nejkonkrétněji se Michéa vyjadřuje k výrazně dobrým rajčatům na své zahradě.
112  Drulák, in „Kvalitní levicová diskuze“, čas: 12:30.
113  Petr Drulák, „Proč by se měl konzervativec bavit s levicí?“, Rádio Universum 2. 7. 2022, https://
www.radiouniversum.cz/petr-drulak-proc-by-se-mel-konzervativec-bavit-s-levici.
114  Drulák, „Proč by se měl konzervativec bavit s levicí?“.
115  Drulák, „Proč by se měl konzervativec bavit s levicí?“.
116  Drulák, „Pravolevé kleště“.
117  Drulák, „Pravolevé kleště“. 



Česká iliberální levice

51

žena–muž).118 Hnutí propojené podvojnosti by mělo dva protichůdné programové a in-

stitucionální póly: pól místa, který by chránil přirozená společenství, a pól bohatství, 

který by zajišťoval spravedlivou ekonomickou redistribuci.119 

Drulák svůj koncept podvojného spojenectví zasazuje do širší vize nové Evropy. 

Pracuje s dvěma kooperačními pásmy: celoevropským a středoevropským.120 V jejich 

rámci bude muset dojít k přehodnocení pojetí solidarity, které sice přiznává univer-

zálně platnou hodnotu, realizovat by se však měla jen uvnitř výlučné skupiny, do které 

se jedinec narodil nebo si ji zvolil.121 Na mezinárodní škále dělí z české perspektivy 

dva solidární okruhy: širší, který představuje kulturní a historický celek Evropy (jejíž 

součástí může být teoreticky také Rusko či USA), a užší tvořený střední Evropou.122 

Toto antimigrační exkluzivistické pojetí solidarity koresponduje s požadavkem na 

obnovení národní svrchovanosti, který Drulák prezentuje ve sborníku Svrchovanost: 

zprava i zleva, do něhož se promítá vize konzervativního spojenectví napříč spektrem 

iliberálně levicových až krajně pravicových přispěvatelů.123 Obrana svrchovanosti 

jednotlivých národů je podle Druláka jedno ze zásadních témat současnosti, protože 

je podle něj bytostně propojené s otázkou zachování demokracie.124

Do tohoto sborníku věnovanému pravolevé manifestaci svrchovanosti přispěl svým 

doslovem i Alain de Benoist, který však svrchovanost v rámci konceptu evropského 

federalismu „umírněně“ odmítá. V doslovu sice nabízí jen zdvořilou kritiku, ale za svr-

chovanost je zde v souladu se svou koncepcí ochoten označit pouze pluralitu, kterou 

by umožnil subsidiární princip federálního uspořádání.125 Vybízením k součinnosti 

v kontinentálním evropském měřítku126 se sice od Druláka výrazně neodlišuje, dů- 

raz na národní svrchovanost by však v ucelenějším kontextu Benoistova myšlení vykazoval 

znaky jakobínství, ať už Drulákovým jednolitým patriotismem nespecifikujícím regio-

nální odlišnosti, nebo požadavkem na autonomní rozhodování na celonárodní úrovni.127

118  Drulák, Podvojný svět, s. 296–298.
119  Drulák, Podvojný svět, s. 297–299.
120  Drulák, Podvojný svět, s. 305.
121  Drulák, „Obnovit solidaritu“, in Budoucnost levice bez liberalismu, s. 67–68.
122  Drulák, „Obnovit solidaritu“, s. 71.
123  Vymezení krajní pravice je samozřejmě sporné, v případě např. Petra Hampla či Michaela 
Semína je nicméně toto jejich zařazení už vzhledem k jejich otevřeně islamofobním či v druhém 
případě také judeofobním veřejným postojům těžko zpochybnitelné. 
124  Srov. Petr Drulák, in Kolektif „Drulák / Švihlíková / Semín – Trialog o svrchovanosti / Debatní 
klub“, Youtube 6. 3. 2023, čas: 1:32–1:48, https://www.youtube.com/watch?v=rzLxa-nfXtQ&ab_
channel=KOLEKTIF.
125  Alain de Benoist, „Umírněná kritika suverenismu“, s. 353.
126  de Benoist, „Umírněná kritika suverenismu“, s. 322.
127  Viz část Pravolevé iliberální prolínání ve Francii: Benoist a Michéa. Srov. Eggers, Nicolai von, 
„Federalist fascism“.



Kristýna Dziková a Ondřej Slačálek

52

Od vazalského vztahu k liberálnímu atlantickému impériu, jehož regionální organizací 

je i EU, mají podle Druláka národní státy Evropy směřovat k obnovení demokratické ná-

rodní svrchovanosti, která by umožnila snížit závislost na nadnárodním kapitálu. Tento 

proces se podle něj nemá realizovat radikálním vystoupením z Evropské unie, preferuje 

postupné podrývání jejích liberálních institucí v iliberálním středoevropském spojenectví 

po vzoru Maďarska a Polska.128 Drulák apeluje na připravenost „k národnímu řešení“,129 

navrhuje posilování kompetencí státu tak, aby měl možnost čelit kapitálu např. posilová-

ním regulace, zvýšením ochrany hranic, progresivním zdaněním či znárodňováním.130

Hlásí se k „otevřenému patriotismu“,131 kterému explicitně přiznává diskriminační 

povahu, národní privilegia by měli užívat jen lidé s občanstvím (ujišťuje však o zahrnutí 

romské či vietnamské menšiny, s podbarvujícím dodatkem, že i v případě, když vaří 

pervitin).132 Úkoly, které by převyšovaly kompetence národního státu, má řešit výše 

nastíněný koncept „reálného evropanství“, který by pro tyto účely umožnil vytvořit 

spojeneckou mezinárodní socialistickou koalici s Českem v její středoevropské sekci.133

Drulák ve své koncepci konzervativního socialismu a pravolevého spojenectví sice 

navrhuje některá konkrétní politická opatření, deklaruje však metapolitické, nikoli 

politické ambice. Nejvýraznější realizací jeho vize je spolek Svatopluk134 založený jím, 

Ilonou Švihlíkovou a Michalem Semínem v roce 2022.135

Spolek pod svými stmelujícími pruty (Tradice, Solidarity, Prosperity, Cesty a Kul-

tury)136 propojuje konzervativní socialisty s konzervativní a krajní pravicí. Jeho vizí je 

intelektuální a kulturní osvěta, pořádá přednášky a konference, na svém webu vydává 

články a záznamy Debatního klubu Svatoplukovy trialogy. Jeho cíl je metapolitický, 

vytváří „myšlenkové zázemí politickému jednání“.137 Operuje na rovině idejí a sám 

128  Drulák, Svrchovanost ve střední Evropě, in Svrchovanost: zprava i zleva, s. 70–71.
129  Drulák, „Obrana konzervativního socialismu“.
130  Drulák, „Obrana konzervativního socialismu“.
131  Petr Drulák, „Útěk před spravedlností“, Salon Práva 28. 4. 2020, https://www.novinky.cz/
clanek/kultura-salon-utek-pred-spravedlnosti-polemicky-esej-petra-drulaka-40321518.
132  Drulák, „Obrana konzervativního socialismu“.
133  Drulák, Keller, „Proč konzervativní socialismus?“.
134  Viz oficiální webové stránky spolku Svatopluk, https://www.svatoplukzs.cz/.
135  Samotný název spolku vyvolává kontroverze, navozuje podobnost s údernou složkou fašistic
kého a kolaborantského hnutí Vlajka – Svatoplukovou gardou. Spolek odkazuje na pověst o knížeti 
Svatoplukovi, který podle legendy na třech prutech, dohromady nezlomitelných, demonstroval 
sílu celistvého spojenectví. Spolek Svatopluk tuto symboliku prutů využívá, aby vyjádřil sílu pra-
volevé konzervativní aliance. I v tomto případě však mohou vyvstat na mysl fašistické konotace, 
pojem fašismus pochází z latinského fasces, které symbolizuje římský svazek prutů obepínajících 
sekyru. Spolek se od fašismu distancuje.
136  Viz oficiální webové stránky spolku Svatopluk, https://www.svatoplukzs.cz/.
137  Viz stránky Svatopluku, https://www.svatoplukzs.cz/o-nas.



Česká iliberální levice

53

bezprostředně neformuluje politická prohlášení, do svých rozhovorů si však zve různé 

iliberální politiky. Příkladem může být konference Lidská práva zprava i zleva,138 která 

byla v březnu 2023 uspořádána s účastí veřejného ochránce práv Stanislava Křečka 

v přímo v ombudsmanově sídle v Brně (konference byla východiskem pro stejnojmenný 

sborník).139 Jméno Petra Druláka se ostatně rovněž objevilo na seznamu potenciálních 

poradců prezidentského kandidáta krajně pravicové SPD Jaroslava Bašty. Spolek Svato-

pluk tak v českém prostředí ojediněle uplatňuje metapolitický vzorec krajně pravolevého 

prolínání nastíněný výše.

Plebejské spojenectví 

Svět velkých a malých forem

Vize plebejského spojenectví není specifikem jen této iliberálně levicové pozice.140 

Vedle všech editorů sborníku Budoucnost levice bez liberalismu k němu vybízí také 

například filozof Petr Kužel nebo výtvarník a správce prutu Kultura spolku Svatopluk 

Dominik Forman.141 Výraz „plebejské hnutí“ použil k označení protestu žlutých vest 

ostatně i Michéa.142 Nejvýraznějším českým aktérem, který tento koncept rozvíjí, je 

ovšem politik,143 žurnalista a herec Matěj Stropnický. 

Objekt negace je v jeho pojetí obdobný jako u první pozice. Západní svět (Česko 

nevyjímaje) žije stále v područí liberální hegemonie.144 Na počátku sedmdesátých let 

minulého století vytvořili socialisté koalici s liberály a nastala podle Stropnického 

tzv. foucaultovská revoluce.145 Tímto pojmem popisuje Stropnický situaci, při které se 

levice z dřívějšího boje proti panství kapitálu obrátila k boji proti samotnému státu 

a jeho represivní zvůli vůči marginalizovaným.146 Jejich původní požadavek na rov-

138  Záznam konference: Kolektif, „Lidská práva zprava i zleva“, Youtube 27. 3. 2023, https://www.
youtube.com/watch?v=VEYVLPnut0c&ab_channel=KOLEKTIF.
139  Drulák (ed.), Lidská práva zprava i zleva.
140  Viz „Teze za sociální spravedlnost“ in Budoucnost levice bez liberalismu. 
141  Dominik Forman, Petr Kužel, „Co dělat? Proměna levice a její taktika v současných společen-
ských podmínkách (2. část)“, !Argument 26. 9. 2022, https://casopisargument.cz/?p=45598.
142  Michael C. Behrent, „An Interview with Jean-Claude Michéa“, Dissent 7. 6. 2019, https://www.
dissentmagazine.org/online_articles/an-interview-with-jean-claude-michea.
143  V letech 2003–2020 člen Strany zelených (v letech 2016–2017 její předseda), v roce 2021 kan-
didoval jako nestraník za ČSSD.
144  Matěj Stropnický, „Proti svobodě postavit spravedlnost“, in Budoucnost levice bez liberalismu, 
s. 80.
145  Matěj Stropnický, „Obnova plebejského spojenectví“, Salon Práva 15. 6. 2020, https://www.
novinky.cz/clanek/kultura-salon-esej-mateje-stropnickeho-obnova-plebejskeho-spojenect-
vi-40327216.
146  Stropnický, „Obnova plebejského spojenectví“.



Kristýna Dziková a Ondřej Slačálek

54

né začlenění do společnosti se proměnil na emancipační úsilí o uznání individuální 

identitární svébytnosti.147 

Levice se tak zdůrazněním lidskoprávní agendy odvrátila od pracující většiny, jejíž 

zášť se od finanční krize projevuje vzestupem nacionalistických hnutí.148 Stropnický 

kritizuje kulturní rétoriku „střetu civilizací“, do které populistická hnutí tento resenti-

ment lidu vůči elitám převádějí, hlavním problémem podle něj zůstává globalizovaná 

podoba ekonomiky vytvářející sociální nerovnosti.149 Čistě ekonomickou optikou 

analyzuje také migrační krizi v roce 2015, při níž bylo podle něj přijímání uprchlíků 

proimigračními liberály podmíněno nadšením z přílivu levné pracovní síly a možnosti 

deregulace kapitálu.150 

Současná liberální levice, která je podle Stropnického tvořená zejména úzkým okruhem 

studentů humanitních oborů, sice navenek prosazuje postmateriální hodnoty (jako je 

ochrana lidských práv nebo klimatu), zůstává však pevně zakořeněná v konzumním 

materialistickém kapitalismu.151 Především ale stojí před politickými porážkami a to 

je podle Stropnického výzvou k rozsáhlé revizi vlastních postojů: „Stát na straně elit 

je politicky smrtící, levice se proto (sic) musí rozejít se vším, co je s nimi spojováno, 

včetně hodnot, jež zastávají. To znamená opustit přinejmenším dočasně i část původních 

vlastních hodnot (sic), neboť ji elity kooptovaly.“152 U Stropnického tak vidíme, že hlavní 

vektor argumentace je politický úspěch, navrhovaná revize hodnot je především prag-

maticky účelová. 

Vůči hegemonní (neo)liberální salonní koalici Stropnický specifickým způsobem 

identifikuje dva antisystémové proudy současnosti.153 První z nich tvoří „anarcho-pravi-

cový“ (pravděpodobně se jedná o syntézu anarchokapitalismu s alt-right), který usiluje 

o co největší svobodu a omezení státních pravomocí, zároveň ovšem vykazuje znaky 

tradicionalismu, který Stropnický netradičně chápe jako lpění na neomezeném růstu 

a technologiích.154 V Česku z tohoto proudu má čerpat Trikolóra či Pirátská strana.155 

Druhým antisystémovým hnutím jsou tzv. levicoví etatisté, které Stropnický vymezuje 

požadováním silného státu, regulace nadnárodního kapitálu a omezováním menšin ve 

jménu většinově pojímané spravedlnosti (takže se vymezení zdá hodit víc pro velkou 

147  Stropnický, „Obnova plebejského spojenectví“.
148  Stropnický, „Proti svobodě postavit spravedlnost“, s. 79. 
149  Stropnický, „Proti svobodě postavit spravedlnost“, s. 79.
150  Stropnický, „Proti svobodě postavit spravedlnost“, s. 79.
151  Stropnický, „Proti svobodě postavit spravedlnost“, s. 81–82.
152  Stropnický, „Proti svobodě postavit spravedlnost“, s. 83. 
153  Stropnický, „Proti svobodě postavit spravedlnost“, s. 82–83. 
154  Stropnický, „Proti svobodě postavit spravedlnost“, s. 82–83.
155  Stropnický, „Proti svobodě postavit spravedlnost“, s. 83.



Česká iliberální levice

55

část národních konzervativců).156 V Česku je tímto proudem údajně ovlivněné hnutí 

ANO či SPD.157

V tomto levicovém etatismu má levice spatřovat příležitost,158 konkrétnější představu 

o podobě kontrahegemonního hnutí však Stropnický promítá do vize tzv. plebejského 

spojenectví. S eklektismem sobě vlastním v něm kombinuje prvky pravicového národně 

konzervativního populismu, levicového emancipačního populismu a michéovsko-

-proudhonovského komunitního „socialismu malých forem“.159 Ten Stropnický ostatně 

sám nalezl ve vlastním „umenšení“, kterým se distancoval od svého původního politic-

kého působení v kulturně liberální straně s proimigračními stanovisky.160 Odchodem 

z velkoměsta a vysoké politiky do ústraní vesnického prostředí na zámku v Osečanech  

„op[ustil] salon a od[ešel] do hampejzů“,161 kde nyní hledá základy nového levicového 

hnutí.

Plebejský levicový populismus

Podle Stropnického je potřeba obnovit étos třídního boje antagonistickým postavením 

pracujícího lidu a elit.162 Obdobně jako v případě pravolevé aliance konzervativního 

socialismu vybízí k redefinici pojetí solidarity posílením domácího národního státu, 

který by byl schopen regulovat kapitál.163 Jádrem nového levicového programu má 

být překonání foucaultovské revoluce,164 prosazování socioekonomické spravedlnosti 

a odmítnutí utopické rovnosti, která v liberálně levicovém podání vede k privilegování 

menšinových témat (mezi která zařazuje např. migraci, bezdomovectví, ale i ochranu 

přírody) na úkor pracující většiny.165

Salonní spojenectví liberální levice s ekonomickými elitami je podle Stropnického 

třeba nahradit levicovým spojenectvím s plebejci, tedy elektorátem, který se v současnosti 

156  Stropnický, „Proti svobodě postavit spravedlnost“, s. 82.
157  Stropnický, „Proti svobodě postavit spravedlnost“, s. 83.
158  Stropnický, „Proti svobodě postavit spravedlnost“.
159  Matěj Stropnický, „Zleva tanky?“, Tvar 13/2020. Dostupné z: https://masarykovaakademie.cz/
stropnicky-zleva-tanky/?_gl=1*1jc2cvt*_up*MQ..*_ga*OTU2NzQzNTQxLjE2ODk3NTg2OTc.*_ga_
YTVRB12EWE*MTY4OTc1ODY5NS4xLjAuMTY4OTc1ODY5NS4wLjAuMA.
160  Vratislav Dostál, „Levice desítky let kolaboruje se systémem, říká Matěj Stropnický“, Info.cz 
10. 3. 2020, https://www.info.cz/zpravodajstvi/cesko/levice-desitky-let-kolaboruje-se-systemem-
rika-matej-stropnicky.
161  Matěj Stropnický, „Chtít to hlavní“, Deník Referendum 9. 6. 2020, https://denikreferendum.
cz/clanek/31308-chtit-to-hlavni.
162  Stropnický, „Proti svobodě postavit spravedlnost“, s. 82.
163  Stropnický, „Proti svobodě postavit spravedlnost“, s. 79–80.
164  Stropnický, „Obnova plebejského spojenectví“.
165  Stropnický, „Obnova plebejského spojenectví“.



Kristýna Dziková a Ondřej Slačálek

56

přiklání k výše uvedeným „antisystémovým“ hnutím. Hlavním východiskem úspěšného 

levicového plebejského proudu je údajně absolutní rozkol s elitami na hodnotové úrovni, 

a to i v případě, kdy se tyto hodnoty jeví na první pohled jako levicové.166 Inspiraci pro 

antagonistické štěpení mezi lidem a elitami nachází Stropnický v levicovém populismu, 

zejména v pojetí Chantal Mouffe, jejíž koncepci však, jak podotknul Matěj Metelec,  

zbavuje emancipačního aspektu:167 Pro Mouffe je klíčové začlenění požadavků men-

šin,168 které chce Stropnický naopak upozadit. Hlavní přednost populismu Stropnický 

spatřuje ve schopnosti nečekaně měnit radikální a umírněnou polohu politického jed- 

nání.169 

Hlavním cílem plebejského spojenectví je regulace globalizovaného kapitálu a po-

sílení národní ekonomické soběstačnosti, která povede k nastolení socioekonomické 

spravedlnosti, např. zkrácením pracovní doby nebo zrušením neplacené práce.170 V rámci 

této regulace Stropnický uznává nutnost omezení některých liberálních svobod, jako 

je volný pohyb osob či kapitálu.171

Oproti Drulákovu konzervativnímu socialismu lze spatřovat v koncepci plebejského 

spojenectví dvě hlavní odlišnosti. Stropnický byl dlouholetým členem a předsedou Strany 

zelených, ekologická problematika mu tudíž není cizí. Uznává vážnost klimatické krize 

i nutnost jejího řešení, to je však podle něj možné až po narovnání socioekonomických 

nerovností vyvolaných globalizovanou vykořisťující povahou současného kapitalis- 

mu.172 Na rozdíl od Druláka je také opatrný s aliancí s konzervativní pravicí, riziko 

spatřuje v neetablovanosti jejího levicového křídla, které by se mohlo stát pouhým 

přílepkem pravice.173 Odmítá rovněž individuální účast na pravicových protivlád-

ních demonstracích, nejprve je podle něj potřeba vytvořit ideově pevnou iniciativu,  

která bude až následně schopna sebevědomě navazovat vztahy s jinými opozičními 

subjekty.174

Konkrétní podobu plebejského spojenectví je těžké identifikovat, Stropnický formuluje 

své požadavky s velkou neurčitostí. Hlavní šanci levice spatřuje Stropnický v protestu 

a mobilizaci „tady a teď“.175 Kritickou dobu, kterou vyvolala ruská invaze na Ukrajinu, je 

166  Stropnický, „Obnova plebejského spojenectví“.
167  Matěj Metelec, „Budoucnost bez emancipace?“, A2 14–15/2021, https://www.advojka.cz/ar-
chiv/2021/14–15/budoucnost-bez-emancipace.
168  Chantal Mouffe, For a Left Populism (London: Verso, 2018). 
169  Stropnický, „Proti svobodě postavit spravedlnost“, s. 81.
170  Stropnický, „Obnova plebejského spojenectví“.
171  Stropnický, „Obnova plebejského spojenectví“.
172  Matěj Stropnický, in Pavelka, „Kvalitní levicová diskuze“, čas: 33:08–49:40.
173  Stropnický, „Obnova plebejského spojenectví“.
174  Matěj Stropnický, in Pavelka, „Kvalitní levicová diskuze“,, čas: 49:11.
175  Matěj Stropnický, in Pavelka, „Kvalitní levicová diskuze“, čas 33:10.



Česká iliberální levice

57

podle něj třeba využít k iliberální iniciativě, která nemusí mít nutně podobu zkostnatělé 

politické strany, hlavní je, aby byla schopna reagovat rychle.176 Stropnický tuto svou 

vizi propojení pracující většiny pociťující odpor vůči válce a radikalizace socialistic- 

kých požadavků (v populisticky antiestablishmentovém smyslu) uskutečňuje v iniciativě 

Mír a spravedlnost, která vznikla v lednu roku 2023 a požaduje v ní ukončení podpory 

Ukrajiny ze strany české vlády s důrazem na ekonomické dopady války pro Evropu.177 

Nejednoznačnost a mlhavost této pozice českého iliberálně levicového proudu je 

pravděpodobně možné vysvětlit dalšími politickými ambicemi samotného Matěje 

Stropnického a širším spektrem spolupráce s politickými stranami, které se mu na-

bízely a možná stále nabízejí. Nápovědou zůstává, že to bude „spojenectví plebejské, 

se vší morální nečistotou, co taková aliance přináší“.178 

Rekonstruovaný socialismus

Doba přechodu

Třetí ze zkoumaných pozic českého iliberálně levicového proudu vychází z postojů, 

které v českém veřejném prostoru zaujímá filozof Michael Hauser. Ten v roce 2001 

založil spolek pro rozvíjení levicového myšlení v Česku Socialistický kruh (SOK),179 byl 

jeho dlouholetým předsedou a dodnes je jeho aktivním členem.

Hauser v popisu současného světa vychází, v návaznosti na Antonia Gramsciho 

a Alaina Badioua, z pojmu interregnum. Rozlišuje dvě periody interregna: jednu v post

revolučním období do finanční krize roku 2008, druhou od tohoto období do součas-

nosti.180 Interregnum v Hauserově pojetí představuje „konceptuální rámec pro inter-

pretaci neoliberalismu a postmodernismu“, které ve své smíšené podobě dominovaly 

prvnímu postrevolučnímu období181 a spolu s liberální demokracií tvořily propojený 

celek, který se Hauser pokusil vystihnout metaforou boromejského uzlu.182 V současné 

době přechodu dochází podle Hausera ke ztrátě jejich dominantního postavení a spe-

cifickému mutování.183 

176  Matěj Stropnický, in Pavelka, „Kvalitní levicová diskuze“, čas 33:40.
177  Viz znění výzvy na oficiálních webových stránkách, https://miraspravedlnost.cz/vyzva. Jedním 
ze signatářů výzvy je i Petr Drulák. 
178  Stropnický, „Obnova plebejského spojenectví“.
179  Viz oficiální webové stránky spolku, https://sok.bz.
180  Hauser, Doba přechodu, s. 17.
181  Hauser, Doba přechodu, s. 17–19. 
182  Michael Hauser, „Rozlomená jednota liberální demokracie: K původu nových populismů“, 
in Joseph Grim Feinberg, Michael Hauser a Jakub Ort, Politika jednoty ve světě proměn (Praha: 
Filosofia, 2021).
183  Hauser, Doba přechodu, s. 19.



Kristýna Dziková a Ondřej Slačálek

58

Neoliberalismus se podle něj proměnil do „radikálně individualizovaného kapitalis-

mu hodnot“.184 Postmodernismus pak podle Hausera zmutoval do „sociální paralogie“, 

v rámci které dochází k roztříštění společnosti do uzavřených diferencovaných komu-

nit.185 Zaujetí postmodernismem sehrává obecně v Hauserově myšlení důležitou úlohu. 

Trvá na jeho nadvládě v předešlém interregnu a v několika publikacích186 sice rozvíjí 

hypotézu postmoderního „konce“, ten však kvůli údajné próteovské a promiskuitní po-

vaze jeho vzorců (spojují se s různými pojmy, vizemi či ideologiemi)187 znamená pouze 

zmutování do rozličných podob (např. do institucionální, neoliberální nebo identitární 

mutace).188 Zvláště ve svých dřívějších textech používal Hauser pojem postmodernismus 

pejorativně a vysvětloval na jeho základě pestrou škálu soudobých negativních jevů (od 

volebního spotu Petra Zelenky Přemluv bábu189 přes současný režim v Rusku190 až po 

reakce na zemětřesení na Haiti191). Hauser ve svých dřívějších textech rovněž odmítal 

levicovou formu klasického populismu,192 ve své novější koncepci metapopulismu,193 

který podle něj v době přechodu nahrazuje liberálně demokratický politický rámec 

současné společnosti, však identifikuje také univerzalisticky emancipační populistickou 

podobu možného sjednocování.194

Hlavní objekt negace se v této pozici od předchozích dvou do značné míry odlišu-

je. Hauser jádro problému zasazuje do „ideologie současného zombie kapitalismu“.195 

V marxistické tradici tímto pojmem vyjadřuje sebedestruktivní charakter kapitalismu, 

který se jako „oživlá mrtvola“ vymyká kontrole moci veřejné.196 Ten se v současnosti vy-

184  Hauser, „Rozlomená jednota“, s. 138–139.
185  Hauser, „Rozlomená jednota“, s. 142.
186  Srov. Hauser, Doba přechodu nebo Feinberg et al., Politika jednoty.
187  Hauser, Doba přechodu, s. 200–202.
188  Hauser, Doba přechodu,, s. 200.
189  Michael Hauser, „‚Přemluv bábu‘ jako lekce postmodernismu“, Deník Referendum 30. 4. 2010, 
https://denikreferendum.cz/clanek/3256-premluv-babu-jako-lekce-postmodernismu.
190  Hauser, „Rozlomená jednota“.
191  Michael Hauser, „Zemětřesení na Haiti s Voltairem“, Deník Referendum 15. 1. 2010, https://
denikreferendum.cz/clanek/1099-zemetreseni-na-haiti-s-voltairem.
192  Srov. Michael Hauser, „ODS jako učitelka socialismu“, Deník Referendum 16. 4. 2010, https://
denikreferendum.cz/clanek/2958-ods-jako-ucitelka-socialismu.
193  Hauser, „Rozlomená jednota“, s. 152.
194  Hauser, „Rozlomená jednota“, s. 157.
195  Michael Hauser, „Nejde o liberalismus, nýbrž o ideologii zombie kapitalismu. Replika na Petra 
Druláka“, !Argument 3. 8. 2022, https://casopisargument.cz/?p=44448.
196  Michael Hauser, Kapitalismus jako zombie neboli Proč žijeme ve světě přízraků (Praha: Rybka 
Publishers, 2013), s. 7.



Česká iliberální levice

59

značuje dobýváním fiktivního kapitálu197 hyperburžoazií198 a vytvořením vykořisťované 

prekarizované vrstvy s nerovným socioekonomickým postavením.199 Od ideologie zombie 

kapitalismu odvíjí politickou, ekonomickou a kulturní triádu200 i s výše nastíněnými 

formami jejího přechodu. Na rozdíl od Druláka i Stropnického tedy odmítá existenci 

jednolitého liberalismu, jehož složky by nebyly navzájem oddělitelné.201 Kritizuje Dru-

láka za idealizaci pravicových konzervativců a démonizaci liberálů, vede podle něj 

k prohlubování nežádoucích kulturních válek.202 Ideologii zombie kapitalismu podle 

Hausera nastolili nejen liberálové, ale také pravicoví konzervativci.203 

Drulákovi Hauser rovněž vyčítá mylný výklad Benoista i Michéy, ve kterém se podle 

něj projevuje Drulákův antikomunismus (ne nepodobný tomu pravicově liberálnímu) 

namířený proti domněle „elitářskému marxismu“, jehož existenci ve spojitosti s Mar-

xem či Leninem Hauser odmítá.204 Michéu považuje za marxistického komunistu či 

socialistu navazujícího na tyto myslitele.205 S obdobnou mírou simplifikace však Hauser 

považuje u Michéy feminismus206 a ochranu menšin za základ při údajné207 konstrukci 

emancipačního socialistického subjektu.208

Podle Hausera se v současné době přechodu rozpadají liberální i konzervativní kon-

cepty, což souvisí rovněž s absencí opozičního socialistického proudu.209 Současná 

197  Fiktivní kapitál definuje Hauser jako „vlastnický titul na budoucí výnos, který vzniknout 
může, ale také nemusí“. Michael Hauser, Manifest socialistického hnutí (Praha: Neklid, 2023), s. 47.
198  Současnou hyperburžoazii od buržoazie Marxovy doby podle Hausera odlišuje bohatnutí 
fiktivním kapitálem bez přímého vztahu k reálné ekonomice a bezprostřední produkci zboží. 
Hauser, Manifest socialistického hnutí, s. 46–47.
199  Hauser, Manifest socialistického hnutí, s. 45–58.
200  Hauser, Kapitalismus jako zombie, s. 7.
201  Hauser, „Nejde o liberalismus“.
202  Michael Hauser, „Konzervativní revize socialismu. Polemika s Petrem Drulákem“, !Argument 
18. 7. 2022, https://casopisargument.cz/?p=44014.
203  Hauser, „Nejde o liberalismus“.
204  Hauser, „Konzervativní revize socialismu“.
205  Hauser, „Konzervativní revize socialismu“.
206  Michéa se sice vymezuje proti maskulinní dominanci, ve svém antiliberalismu ale např. 
odmítá existenci genderu jakožto výplod liberálního konstruktivismu. Srov. Michéa, Tajnosti 
levice, s. 46 a 109.
207  Přiznat Michéovi tuto ambici je podle nás sporné, přes některé dílčí, ne příliš konkrétní návrhy 
považujeme jeho myšlení spíše za kritický diskurz.
208  Michael Hauser, „Plíživá konzervativní revoluce a neomarxismus“, Salon Práva 11. 8. 2020, 
https://www.novinky.cz/clanek/kultura-salon-esej-michaela-hausera-pliziva-konzervativni-re
voluce-a-neomarxismus-40332576.
209  Michael Hauser, „Politika pevných identit“, in Budoucnost levice bez liberalismu, s. 103.



Kristýna Dziková a Ondřej Slačálek

60

levice je podle něj rozdělena dvěma směry: antisystémovým a systémovým. V části 

antisystémového levicového proudu Hauser nachází socialistický emancipační poten- 

ciál antikapitalistických alternativ (např. alterglobalizační hnutí, Occupy Wall Street 

nebo Indignados).210 Do tohoto proudu by však nejspíš zařadil také nekonkrétně defino- 

vaný „anarcholiberální“ (či foucaultovský) proud, proti kterému se vymezuje a pova-

žuje ho za paranoidní (protože za vším vidí mocenské vztahy).211 Systémovou levici 

kooperující s kapitál-parlamentarismem (pojem A. Badioua mající označit současnou 

liberální demokracii) Hauser odmítá pro údajný rozchod s neprivilegovanými vrst- 

vami.212

Globální spojení pracujících 

Iliberálně levicová pozice Michaela Hausera odkazuje přímo na socialistickou a ko-

munistickou tradici přelomu 19. a 20. století, nazvali jsme ji proto rekonstruovaným 

socialismem. O doslovnosti této rekonstrukce svědčí Hauserova aktualizační parafráze 

Marxova a Engelsova Komunistického manifestu,213 kterou pojmenoval Manifest socia

listického hnutí.214

Hauser považuje za subjekt politického jednání socioekonomickou třídu, jejíž pohyb 

je až druhotně uskutečňován v rámci národa nebo státu.215 Úkol socialistů v současnosti 

spatřuje v etablování třídy tvořené prekariátem a námezdně pracujícími, která by svrhla 

panství hyperburžoazie a vydobyla politickou a ekonomickou moc.216 Zavedené so

cialistické hnutí by následně mohlo vstupovat do širšího politického bloku, ve kterém 

by se proti ideologii zombie kapitalismu spojovalo také s antikapitalistickými liberály 

a konzervativci.217

Sjednocená levice se podle Hausera musí zaměřit na dvě nejzásadnější témata sou-

časnosti, majetkovou a příjmovou globální nerovnost a klimatickou krizi.218 Neměla 

by se přitom ale vzdát emancipačních egalitářských výdobytků spojení socialismu 

210  Hauser, „Politika pevných identit“, s. 103–104.
211  Jiří Hroník, „Firmy řízené zaměstnanci jako v ČSSR v době Pražského jara. Peníze všem. V EU 
vládne kapitál. Filozof Hauser o světě po koronakrizi“, Parlamentní listy 21. 5. 2020, https://www.
parlamentnilisty.cz/arena/rozhovory/Firmy-rizene-zamestnanci-jako-v-CSSR-v-dobe-Prazskeho-
jara-Penize-vsem-V-EU-vladne-kapital-Filozof-Hauser-o-svete-po-koronakrizi-624481.
212  Hauser, „Politika pevných identit“, s. 104.
213  Friedrich Engels, Karl Marx, Komunistický manifest (Praha: Státní pedagogické nakladatelství, 
1970).
214  Hauser, Manifest socialistického hnutí.
215  Michael Hauser, in Ondřej Pavelka, „Kvalitní levicová diskuze“, čas: 25:23.
216  Hauser, Manifest socialistického hnutí, s. 62.
217  Hauser, „Nejde o liberalismus“.
218  Hauser, in Ondřej Pavelka, „Kvalitní levicová diskuze“, čas: 27:50.



Česká iliberální levice

61

a liberalismu. Hauser vybízí k socialistickému feminismu (dokonce k vytvoření nové 

identity)219 a k ochraně menšin. Většinová společnost podle něj vyznává mix socialis-

tických, liberálních a konzervativních hodnot,220 a není proto žádoucí některou z těchto 

ideologií rigidně odmítat.221

Jak už bylo zmíněno, Hauser považuje klimatickou krizi za hlavní hrozbu současnosti. 

Odmítá užití pojmu antropocén, za destrukci planety podle něj nemůže přímá lidská 

činnost, ale „odlidštěná“ ideologie (zombie) kapitalismu.222 Mírnění důsledků klimatické 

krize je podle něj potřeba provést radikální změnou ekonomického systému, který se 

vzepře zájmům oligarchické hyperburžoazie.223 Environmentalistická hnutí se mají 

spojit s pracující většinou224 a nastolit socialistický projekt zelené ekonomiky, který by 

v tomto novém zeleném průmyslu usiloval o plnou zaměstnanost.225

S tím souvisí Hauserův pohled na migraci: rasovou nesnášenlivost pracujících je 

podle něj třeba přetavit v hněv vůči vykořisťujícímu globálnímu kapitalismu, který je 

její hlavní příčinou.226 Pracující všech zemí (tedy včetně migrantů a příslušníků menšin) 

se mají spojit a vytvořit mnohonárodnostní a mnohoetnické socialistické hnutí, které 

bude usilovat o globální, rovnostářštější a svobodnější proměnu systému.227 Hauser 

se v návaznosti na Marxe odmítá ve své socialistické vizi spokojit s národními am-

bicemi a hranicemi vlasti,228 uznává ale opodstatnění národního rámce. Zároveň se 

zamítnutím nacionalismu se hlásí (rovněž v návaznosti na Badioua) k emancipačnímu 

patriotismu229 a zdůrazňuje význam dědictví specifické československé cesty k socia-

lismu (např. u Bohumíra Šmerala), která umožňovala kombinovat národní emancipaci 

s proletářským internacionalismem.230

Hauserova socialistická vize poskytuje deset návrhů na podobu systémové změny, 

mezi které patří například progresivní zdanění kapitálového majetku, omezení dědic-

kého práva, politika plné zaměstnanosti nebo bezplatný přístup k veřejným službám.231 

219  Hauser, Manifest socialistického hnutí, s. 87.
220  Hauser, in Ondřej Pavelka, „Kvalitní levicová diskuze“, čas: 18:20. 
221  Hauser, Manifest socialistického hnutí, s. 122.
222  Hauser, Manifest socialistického hnutí, s. 71.
223  Hauser, Manifest socialistického hnutí, s. 72–75.
224  Hauser, Manifest socialistického hnutí, s. 76.
225  Hauser, Manifest socialistického hnutí, s. 69.
226  Hauser, Manifest socialistického hnutí, s. 104.
227  Hauser, Manifest socialistického hnutí.
228  Hauser, Manifest socialistického hnutí, s. 111.
229  Michael Hauser, „Plíživá konzervativní revoluce a neomarxismus“.
230  Hauser, „Politika pevných identit“, s. 107.
231  Hauser, Manifest socialistického hnutí, s. 68–69.



Kristýna Dziková a Ondřej Slačálek

62

V manifestu však nedochází k následnému rozvedení možnosti a podoby jejich reali-

zace v té míře, aby se daly považovat za konkrétní. Hauser tak kompletně parafrázuje 

komunistický utopismus počátku minulého století, i když s dystopickou aktualiza-

cí týkající se klimatické krize. Konkrétní podoba politického sjednocení pracujících 

všech zemí, ke kterému Hauser explicitně vybízí,232 tak zůstává otázkou. Vypořádání 

se zneužitím původního manifestu systémem autoritářských státostran (pro historii 

i budoucnost) rovněž.

Třídní determinismus

Kulturní války jako třídní boj

Předchozí pozice byly rozvíjeny s jistou mírou soustavnosti (přinejmenším Drulák a Hau-

ser), podložené dlouhodobější aktivitou a vyústily v politickou praxi (přinejmenším 

Drulák a Stropnický, u Hausera spočívala praktická aktivita především v propagaci 

vlastního teoretického dílka). Jednalo se také vždy o myšlení jednoho autora. V tomto 

případě budeme analyzovat příležitostný esej dvou autorů, kteří neměli pro dlouhodobou 

formulaci iliberálně levicových pozic ani zdaleka takový význam a jde o spíše ojedinělé 

vystoupení, nepodložené dlouhodobějším úsilím (a dokonce ani společnou politickou 

trajektorií obou spoluautorů). Jestliže jej zahrnujeme do naší rekonstrukce, činíme tak 

proto, že se domníváme, že v rozsáhlém polemickém eseji (vyšel na pokračování a má 

rozsah přes třicet normostran) autoři prezentovali další možnou a důležitou pozici v debatě. 

Text reaguje na polemiku mezi Petrem Drulákem a Michaelem Hauserem, k níž do-

šlo v momentě, kdy první jmenovaný vyzval ke spolupráci s (fakticky krajní) pravicí: 

vzhledem k tomu, že nepřítelem je (liberální) střed, je třeba, aby se proti němu spojila 

levice i pravice.233 Jak jsme viděli, navázal na tuto výzvu organizační projekt spojení 

konzervativní levice s krajní pravicí. Michael Hauser v tento okamžik cítil potřebu ve-

řejné distance, přičemž nejen zpětně deklaroval, že se autoři z okruhu Socialistického 

kruhu účastnili knihy Budoucnost levice bez liberalismu proto, aby polemizovali s její 

hlavní tezí.234 Jak jsme již viděli, v polemice také formuloval výzvu, aby levice opustila 

kulturní války. 

Právě v tomto kontextu vstoupil do debaty filozof Petr Kužel, známý zejména knihou 

o Louisi Althusserovi, a výtvarník Dominik Forman, který se profiloval především ob-

hajobou nového pojetí socialistického realismu a kritikou zvýhodňování žen a dosud 

znevýhodněných etnických skupin v praxi výtvarných institucí.235 Oba se účastnili 

také knihy Budoucnost levice bez liberalismu. Petr Kužel se zde přihlásil k Michéově 

232  Hauser, Manifest socialistického hnutí,, s. 124.
233  Drulák, „Pravolevé kleště“.
234  Hauser, „Konzervativní revize socialismu“. 
235  Dominik Forman, „Jak se proměňují umělecké instituce. O politice identity, pseudoradikalizaci 



Česká iliberální levice

63

argumentaci, ale odmítl její rámování Drulákem jako konzervativního socialismu, to 

podle něj znamenalo zneuznání specifičnosti socialismu jako třetí klíčové ideologie 

vedle liberalismu a konzervatismu.236 Forman zde reflektoval posun levice zformované 

v bojích proti škrtům Nečasovy vlády k identitářským tématům.237

Ve svém společném eseji nazvaném leninsky „Co dělat?“ se Kužel s Formanem odrazili 

od výzvy k opuštění kulturních válek ze strany levice a pokusili se soustavně prozkoumat 

podmínky možnosti ukončení těchto konfliktů – průvodci jim tu byli především Lenin, 

Althusser, Lukács a zejména důkladné čtení Marxova Osmnáctého brumairu Ludvíka 

Bonaparta. V menší míře se opřeli také o některé současnější sociologické texty (zejména 

populární analýzu Bobos od Davida Brookse či Návrat do Remeše Didiera Eribona).238

Autoři hodnotili Hauserovu výzvu jako moralisticko psychologizující apel, který 

se míjí s jádrem problému: kulturní války se nedějí kvůli chtění nebo nechtění svých 

aktérů, ale vzhledem k objektivním třídním podmínkám se dít musí. Postoje v kultur-

ních válkách odrážejí třídní pozice. Zatímco střední vrstvy hájí skrze liberální postoje 

v kulturních válkách odklon od důrazu na ekonomické nerovnosti, pracující třída se 

bouří proti zvyšování svých životních nákladů, které řada kulturních válek přináší, 

právě tak jako proti ztrátě srozumitelnosti světa či „zkomolenin[ám]“, které ve jménu 

údajné emancipace přináší politicky korektní jazyk.239 

Tyto podmínky souvisejí s vývojem levice – ta opustila dominantně třídní perspektivu 

a zaměření primárně na ekonomické vykořisťování. Namísto toho se individualizovala 

a vymezuje „proti všem formám útlaku“, čímž jednak prokazuje naivní rozumění mož-

nostem politické akce a touhu destruovat všechny základy „principu reality“ a represe 

konstituující společnost i jedince (slovy autorů: „Překonání ‚všech forem útlaku‘ není 

radikální heslo, je to infantilní heslo.“).240 Ekonomika se stává – pokud je vůbec tema-

tizována – jen jednou z mnoha sfér „útlaku“, proti němuž nově pojatá levice bojuje. 

Nová levice v souladu s potřebami kapitálu prosazuje destabilizaci, dekonstrukci 

všech dosavadních orientačních bodů a individualizaci. Prolnula se jak s liberálními 

hodnotami individualismu, tak s třídou, která má na jejich prosazení zájem. Ideové 

a politické změně“, A2 22/2021, https://www.advojka.cz/archiv/2021/22/jak-se-promenuji-ume-
lecke-instituce.
236  Petr Kužel, „Proti liberalismu i konzervativismu za obnovu levice“, in Budoucnost levice bez 
liberalismu, s. 91–95.
237  Dominik Forman, „Levice v pasti systémové konformity“, in Budoucnost levice bez liberalismu, 
s. 111–115.
238  Dominik Forman a Petr Kužel, „Co dělat? Proměna levice a její taktika v současných společen-
ských podmínkách (1. část)“, !Argument 23. 9. 2022, https://casopisargument.cz/45534; Dominik 
Forman a Petr Kužel, „Co dělat? Proměna levice a její taktika v současných společenských pod-
mínkách (2. část)“, !Argument 26. 3. 2022, https://casopisargument.cz/45598.
239  Forman, Kužel, „Co dělat? (1. část)“.
240  Forman, Kužel, „Co dělat? (1. část)“.



Kristýna Dziková a Ondřej Slačálek

64

a třídní autorům splývá do té míry, že dokonce navrhují používat slovo „buržoazní“ 

jako náhradu slova „liberální“. Jako „buržoazní levici“ definují každou, pro niž nejsou 

ekonomické nerovnosti „primárním politickým tématem“, tedy i tu, která je staví na 

úroveň jiných témat.241

Protože se levicoví liberálové stali frakcí buržoazie, její „servisní elitou“, hájí spolu 

s obecnými zájmy kapitálu své vlastní zájmy. Pro liberály je výhodné vnucovat svět, 

který odpovídá jejich hodnotám (a v němž mohou obsazovat výhodná místa „expertů 

na diverzitu“), pro kapitalismus je výhodnější řešit diverzitu než sociální nerovnosti, 

které dramaticky rostou. Liberalismem proměněná levice podle autorů tento rozpor 

ignoruje, prodchnutá třídním vědomím středních tříd a svou kolaborací s kapitálem.

Za těchto okolností je nejen nutné, že se budou dít kulturní války, ale také to, že 

levicově liberální inteligence bude na jejich „liberální“ straně, zatímco zájmy neprivi-

legovaných tříd budou na straně konzervativní. Neprivilegovaní mají legitimní zájem 

na stabilitě, jakákoli nestabilita zvyšuje jejich náklady na orientaci. Důsledky různých 

liberálních podob emancipace dopadají na různé třídy ve společnosti různě: zatímco 

příslušníci liberálních středních tříd mají i praktický, ekonomický zájem na prosazování 

liberálních hodnot, pro pracující třídy prosazení těchto hodnot často zvyšuje životní 

náklady. Je ovšem pozoruhodné, že citlivost autorů pro odlišné dopady politických 

a kulturních změn se zastavuje u kategorie tříd; autoři už (s výjimkou Formanova zaujetí 

pro diskriminované muže v uměleckých institucích) neřeší, co se stane, pokud se do 

zisků a ztrát z kulturních válek promítne gender nebo rasa. Třídy jsou navíc chápány 

převážně marxovskou optikou produktivismu: klíčovým aktérem je „pracující třída“, 

pokud se liberální levice zaměřila na „zbídačenou třídu (bezdomovců, narkomanů, 

žebráků, dlouhodobě nezaměstnaných atd.)“, je to zaměření „na místo pracující větši-

ny“, přičemž již Marx odhalil toto zaměření svou analýzou „lumpenproletariátu“ jako 

slepou uličku.242 (Autoři nejdou tak daleko jako on a namísto stigmatizace lumpen-

proletářských vrstev ukazují, že zaměření na pomoc jim vede od solidarity a politické 

akce k pouhé charitě.)

Je pozoruhodné, že autoři vnímají současnou debatu o klimatické krizi jako další 

kulturní válku, v níž mluvčí „buržoazní progresivistické levice“ „konkrétní ekonomické 

problémy pracujících rozpouštějí v absolutních problémech veškerého lidstva na pla-

netě“.243 Autoři aproximují ze současné situace: jestliže jsme viděli zdražení elektřiny 

241  „Výraz ‚buržoazní‘ je jistě zprofanovaný a zastaralý, nicméně rehabilitace tohoto výrazu by 
mohla mít tu výhodu, že by rozkryla nesmyslnost tvrzení, která tak často slýcháme z progre-
sivistického tábora (stačí si oba výrazy zaměnit): ‚Každá levice musí být především buržoazní!‘, 
‚Kdo odmítá, aby levice byla buržoazní, je fašista!‘, ‚Neburžoazní levice není levice!‘ nebo ‚Bez 
buržoaznosti není emancipace!‘ Snad by pak i ti, kteří ztotožňují emancipaci s liberalismem, 
pochopili, jak absurdně jejich hesla zní.“ Forman, Kužel, „Co dělat? (2. část)“.
242  Forman, Kužel, „Co dělat? (2. část)“. 
243  Forman, Kužel, „Co dělat? (2. část).



Česká iliberální levice

65

v důsledku války na Ukrajině a jeho sociální důsledky, jaké důsledky na pracující třídu 

bude mít, pokud se prosadí další a vyšší zdražení v souvislosti s řešením klimatické 

krize? „Pracující jednoduše nemůže vyděsit hrozba toho, že mohou jednou strádat krizí 

klimatickou, oni jsou naopak oprávněně vystrašeni ekonomickými dopady, které na 

ně bude mít zavedení ekologických požadavků určených pro její řešení.“244 Vzhledem 

k tomu, že rolí levice je hájit zájmy pracujících, její postoj ke snahám o řešení klimatické 

krize musí být negativní. 

Návrat k podstatám

Autoři identifikují „podstatu socialismu“ jako hájení zájmů (především ekonomických 

zájmů) neprivilegované většiny. Naopak „podstatu liberalismu“ nalézají u Johna Locka, 

patří k ní práva jedince, včetně práva na přisvojenou cizí práci (otroctvím nebo námezdní 

prací) a na její produkt. Pokud progresivisté spojili levici s liberálními hodnotami, pak 

„její [levice] podstatu dávno zahubili“.245

Třídní zájem tak v podání autorů není jen klíčem k aktuální polické pozici, ale také 

k „podstatám“ jednotlivých politických idejí. Jejich třídní situovanost v politickém 

prostoru zde ztrácí konkrétní historickou podmíněnost a stane se otázkou esence, 

již je třeba hledat a uskutečnit. Myšlenky a politické proudy se nemohou v konkrétní 

praxi proměňovat, jsou stiženy intencemi a historickým zakotvením svých původců 

jako prvotním hříchem.246 Právě díky identifikovatelným podstatám jednotlivých idejí 

můžeme říci nejen to, že se levice své podstatě odcizila, ale také to, že liberalismus je 

v jakékoli podobě v rozporu s levicí – mohou se snadno odkázat na jeho „podstatu“, 

definovanou skrze názory Johna Locka na vlastnictví a přisvojování cizí práce.

Liberalismus je tak ze své podstaty antagonistický socialismu a podle autorů je 

třeba, aby tento antagonismus byl uznán jako základ jakékoli budoucí smysluplné 

levicové aktivity. Demokratickému socialismu se tedy liberálové mohou přiblížit jen 

v té míře, v jaké sami přestanou být liberály. Pokud jde o levicové liberály, respektive 

celou „progresivní levici“, stěžují si autoři především na její „čím dál větší agresivitu“; 

předpokladem Hauserem adresované výzvy k zanechání kulturních válek na levici by 

bylo „především zastavení útoků ze strany progresivní levice – minimálně (sic) vůči 

těm, kteří se z hlediska ekonomické politiky hlásí k levici“.247 Pokud uvážíme, že tento 

požadavek „zastavení útoků“ byl formulován v textu, který je jedním velkým rozsáhlým 

útokem vůči „progresivní levici“, je pozoruhodná nejen značně rozvinutá emoční cit-

244  Forman, Kužel, „Co dělat? (2. část).
245  Forman, Kužel, „Co dělat? (2. část).
246  Zde autoři následují absenci historické citlivosti, kterou u filozofa Louise Althussera výmluvně 
identifikoval ve svém polemickém eseji historik E. P. Thompson, The Poverty of Theory or an Orrery 
of Errors (London: Merlin Press, 1978).
247  Forman, Kužel, „Co dělat? (2. část).



Kristýna Dziková a Ondřej Slačálek

66

livost materialistických autorů vůči politické kritice, ale také to, že se tento požadavek 

má týkat zjevně jen jedné strany.

Poměrně rigidní postoj k politickým idejím se nicméně v článku doplňuje se značnou 

flexibilitou v politické praxi, zejména pak v budování aliancí. Autoři vyzývají k bu-

dování socialistického hnutí, které má (jak jinak než ze své „podstaty“) pouze jednu 

klíčovou a nezměnitelnou charakteristiku: hájit ekonomické zájmy pracující většiny. 

Právě upřednostnění těchto zájmů oproti všemu ostatnímu je nejen klíčem k obnovení 

pravé podstaty socialismu z hlediska významu, ale také z hlediska časových priorit: 

Socialistické hnutí musí být rozvinuté mezi neprivilegovanými, napřed bude řešit téma 

ekonomických nerovností, teprve pak, v druhém kroku a s pevně zformovanou politic-

kou identitou může snad jako už významná síla „přitahovat tu část liberálního spektra, 

pro niž bude levicovost důležitější než liberálnost“.248 

Zde autoři opakují tezi Stropnického i s odkazem na „plebejské spojenectví“ a také 

doříkávají jeho taktickou myšlenku: je třeba „uzavírat taktická dočasná spojenectví 

a opouštět ta nevýhodná […] spolupracovat s každým, s kým lze na ekonomické ose 

práce–kapitál prosazovat opatření ve prospěch pracujících na úkor kapitálu“.249 Ta-

kové vymezení dává novému subjektu značnou volnost ve volbě politických partnerů 

a zároveň tuto volnost jednoznačně usměrňuje. Zatímco autoři věnovali velkou část 

svého článku argumentaci, proč liberálové obecně a liberalizovaná levice konkrétně 

ekonomicky poškozují pracující (a podobným partnerem tedy být nemohou, nebo jen 

pokud se zřeknou své kritiky), toto vymezení umožňuje naprostou otevřenost nejen 

vůči konzervativnímu pólu kulturních válek, ale také vůči krajní pravici. 

Asi i tato kombinace teoretické rigidity a taktické otevřenosti vedla k odlišným poli-

tickým trajektoriím obou autorů. Dominik Forman vstoupil do spolku Svatopluk a stal 

se zde „správcem“ jednoho z pěti „prutů“, jmenovitě prutu „Kultura“. Petr Kužel naopak 

do Svatopluku nevstoupil a zůstal politickým solitérem, který se veřejně profiluje pře-

devším publicistickou dekonstrukcí „mýtu“ o nižších platech žen za stejnou práci.250 

Závěrem

V českém prostředí se v posledním desetiletí zformoval kolem skupiny veřejných inte-

lektuálů myšlenkový proud, který můžeme označit za levicový iliberalismus. Ač tento 

proud na první pohled může vypadat jednotně, analýza jednotlivých autorů umožňuje 

nalézt diference v teoretických východiscích, které se promítají i do odlišných politic-

kých rozhodnutí.

248  Forman, Kužel, „Co dělat? (2. část)“.
249  Forman, Kužel, „Co dělat? (2. část)“. 
250  Petr Kužel, „Jsou ženy za stejnou práci skutečně odměňovány méně než muži?“, Lidovky.cz 
18. 8. 2022, https://www.lidovky.cz/orientace/platova-diskriminace-gender-pay-gap-platy-mzda-
rovnost-pohlavi-gender.A220815_155742_ln_orientacer_ape. 



Česká iliberální levice

67

Identifikovali jsme čtyři hlavní pozice a pojmenovali je konzervativní socialismus, 

plebejské spojenectví, rekonstruovaný socialismus a třídní determinismus. Současně 

s jejich náplní a vzájemnými odlišnostmi jsme zkoumali míru ovlivnění a projevené 

inovativnosti vůči francouzskému iliberalismu. Zajímalo nás rovněž, zda český ilibe-

rální levicový proud představuje svébytnou levicovou alternativu, nebo je jen variací 

pravicového iliberalismu. Odpovědi se nyní pokusíme u jednotlivých pozic shrnout 

a následně formulovat možná teoretická poučení pro levici.

Konzervativní socialismus reprezentovaný především Petrem Drulákem je obsahově 

nejrozvinutější a nejvýraznější pozicí zkoumaného proudu. Zároveň u něj lze spatřovat 

nejvýraznější ovlivnění francouzským iliberalismem. Drulákova východiska proto 

budeme rekonstruovat především v komparaci s tímto jeho vzorem.

S myšlením Alaina de Benoista a Jeana-Clauda Michéy propojuje Druláka (krom 

četných odkazů) negace liberalismu jako celku. Drulák liberalismus rekonstruuje skrze 

dva neoddělitelné komponenty: neoliberální ekonomickou pravici a kulturní progresivní 

levici, která se příklonem k liberalismu odvrátila od pracující většiny ve prospěch pro-

tekce menšin. Drulák proti tomuto paktu atlantických liberálních elit navrhuje vlastní 

koncepci konzervativního socialismu a pravolevého spojenectví s pravicovými iliberály, 

které by usilovalo o obnovení národní svrchovanosti.

S Alainem de Benoistem se Drulákova koncepce protíná zřetelněji. Oba liberální 

ideologii nahlížejí jako nový totalitarismus se zdrojem v západním monoteismu ju-

deo-křesťanské a osvícenské tradice. V Drulákově i Benoistově myšlení se objevuje 

téma prolínání politiky a spirituality, oba proti západnímu monoteismu vybízejí k po-

lyteistickému obratu, který se projevuje také důrazem na diferenciovanou binaritu. 

S Michéou Druláka spojuje pozitivní postoj vůči etice daru.

Důležitou spojnicí mezi Drulákovým a Benoistovým iliberalismem tvoří pravolevé 

prolínání a uplatňování metapolitiky. Spolek Svatopluk stejně jako skupina GRECE 

odmítá přímý vstup do politiky, namísto toho se pohybuje na rovině ideového boje 

a deklaruje snahu o formulaci předpokladů politického programu. Spoluprací s krajní 

pravicí a fašistickými konotacemi (u spolku Svatopluk zesílené na rovině užité symboliky) 

se u obou projevují znaky rudohnědého spojenectví. Vzhledem k tomu, že představitelé 

Svatopluka v minulosti projevili výrazné politické ambice, můžeme si klást otázku, zda 

pro ně není oproti francouzskému vzoru omezení se na metapolitiku pouze dočasným 

a neuspokojivým řešením. 

Odlišnost vůči francouzskému vzoru se u konzervativního socialismu projevuje 

nejvýrazněji v pojímání národní svrchovanosti. Její obnovení Drulák v pravolevé ali-

anci prosazuje jako nezbytný prostředek k zachování demokracie. S Benoistovou vizí 

panevropského federalismu je však tento požadavek v silném rozporu. Důraz na pev-

nou jednotící národní identitu (bez akcentu na regionální odlišnosti) a na autonomii 

rozhodování na národní úrovni (tedy ne v rámci samosprávných regionů) představuje 

z Benoistova hlediska nepřijatelné jakobínství. Druláka sice s Benoistem spojuje ne-

gativní postoj vůči současné Evropské unii, jejich vize evropského uspořádání se však 



Kristýna Dziková a Ondřej Slačálek

68

liší. Oproti panevropskému federalismu Drulák prosazuje Evropu složenou z celoev-

ropského pásma národních svrchovaných států, které by se následně dělilo do menších, 

vzájemně solidárních spojeneckých celků.

Spíše marginálnější odlišností zejména od zdrženlivého Michéy je Drulákovo rozsáhlé 

vyjadřování k rozličným tématům ve veřejném prostoru, které z něj aspoň na nějakou 

dobu udělalo hvězdného youtubera. Důležitějším poznatkem je, že konzervativní so-

cialismus Petra Druláka je v některých otázkách pravicovější než jeho francouzský 

iliberální vzor. Na rozdíl od Michéy nezdůrazňuje Drulák ve svém iliberalismu kritiku 

neomezeného růstu. Namísto toho se profiluje klimaskepticismem a kritikou nejen 

„technokratického“ ekomodernismu, ale také vůle k nerůstu. Souhlasíme tak s Maty-

ášem Křížkovským, že se Drulák od svého francouzského iliberálního vzoru odlišuje 

odmítáním environmentálního aktivismu a bagatelizací klimatické krize, jejíž řešení 

považuje za projekt atlantických neoliberálních elit. Oproti Michéovi a Benoistovi také 

Drulák ve své koncepci nepracuje s prosazováním subsidiárního nebo municipálního 

principu samosprávy (v případě Benoista regionální), který by se blížil radikálně de-

mokratickému komunitarismu. Můžeme také souhlasit s Petrem Kuželem, že Drulák si 

pro své potřeby Michéovo myšlení nově zarámoval explicitním označením za „konzer-

vativní“, což lze pokládat za posun, byť se oproti Kuželovi domníváme, že Drulák sice 

zastřel některé prvky Michéova myšlení a zdůraznil jiné, nehledal ale konzervativní 

postoje tam, kde vůbec nejsou, spíše je jednostranně zdůraznil a pojmenoval.

U Druláka lze také sledovat explicitní antimigrační étos (obdobný Benoistově) nepo-

rovnatelný s Michéou. Jedna z nejzásadnějších diferencí oproti francouzskému vzoru 

spočívá v antikomunistických prvcích Drulákova myšlení, ať už se jedná o despekt vůči 

hlavním marxistickým myslitelům (elitářství Marxe, Engelse a Lenina), nebo o pejora-

tivní využívání pojmu neomarxismus (ve významu hegemonního a manipulativního 

doplňku liberalismu). Zakladatel Nové pravice Alain de Benoist po levicovém obratu 

nastíněném výše tyto antikomunistické prvky nevyužívá.

Drulákův konzervativní socialismus tak podle nás nelze označit za svébytnou levicovou 

alternativu vůči pravicovému iliberalismu. Nepředstavuje politickou a ekonomickou 

alternativu vůči kapitalismu, ale morální kritiku liberalismu, která umisťuje jádro 

politiky do hodnotových a kulturních sporů (např. důrazem na odmítání lidskoprávní 

koncepce jako celku nebo postulováním morálně nadřazených hodnot domnělého lidu 

nebo národa). Je pozoruhodné, že navzdory vlastní deklarované levicovosti se Drulák 

od představitele Nové pravice Benoista neodlišuje v hodnotách a vizích, ale především 

v důrazu na státní suverenitu, vůči níž má pravicový iliberál mnohem kritičtější postoj. 

Další zkoumaná pozice, plebejské spojenectví Matěje Stropnického, je při bližším pohledu 

spíše variací konzervativního socialismu, přesto se mezi nimi dají nalézt drobné rozdíly. 

Objekt negace zůstává obdobný, není proto třeba ho znovu detailně shrnovat. Liberální 

levice se v tzv. foucaultovské revoluci odklonila kulturní identitární tematikou od lidu 

a měla by se navrátit k ekonomické problematice, která je však paradoxně definována 

především domnělými či skutečnými kulturními předsudky „plebejců“. Stropnický klade 



Česká iliberální levice

69

velký důraz na levicový populismus, na jehož základě se má zformovat vize plebejského 

spojenectví, které by bylo tvořeno elektorátem nespokojeným se současným systémem, 

jež se momentálně přiklání k jiným antisystémovým alternativám (anarcho-pravicové 

a etatisticko-levicové). Svým rigidním antiliberalismem a nekonkrétními návrhy systé-

mové antikapitalistické alternativy (u Stropnického dosahuje tato nekonkrétnost vysoké 

rétorické úrovně) se protíná s myšlením Benoista i Michéy. S oběma se rovněž zřetelně 

shoduje ve zdůrazňování populismu a politického štěpení na lid a elity, s Michéou 

pak také v apelu na lidovou mobilizaci a využívání příležitostí „tady a teď“. Konkrétní 

představu o jejich realizaci Stropnický představil v rámci své protiválečné iniciativy 

Mír a spravedlnost, která však zatím nemá jednotící efekt v širší společnosti. S Benois-

tem se Stropnický obdobně jako Drulák rozchází v přístupu k národní svrchovanosti.

Matěj Stropnický vlastní koncepci plebejského spojenectví nerozvíjí do té míry, aby 

bylo možné provést detailnější komparaci s francouzským iliberalismem. Přehlednější 

proto bude ukázat tři nejvýraznější odlišnosti vůči konzervativnímu socialismu Petra 

Druláka. Na rozdíl od něj považuje Stropnický klimatickou změnu za palčivý problém 

současnosti, řešit se však podle něj dá až po urovnání ekonomických nerovností zapříči-

něných vykořisťující povahou liberálního kapitalismu. Oproti Drulákovi rovněž zaujímá 

opatrný postoj vůči levicovému spojenectví s konzervativní a krajní pravicí. Nejdříve 

je podle něj třeba pevně etablovat levicové hnutí, nebo alespoň levicovou iniciativu. 

Poslední diferencí jsou rozdílné způsoby realizace jejich konceptů. Zatímco Drulák 

uplatňuje metapolitický vzorec, Stropnický má viditelné politické ambice. Svébytnou 

levicovou politickou alternativu však zatím nepředstavuje.

Podtext těchto tří rozdílů spočívá patrně v odlišné motivaci obou autorů. Drulákův 

obrat ke konzervativnímu socialismu je výsledkem světonázorového obratu, jehož 

součástí bylo napojení na Benoistovu filozofii nabízející vyřešit většinu klíčových po-

liticko-filozofických otázek odpověďmi s přídechem mystiky. Stropnického formulace 

jsou výsledkem tázání po možném politickém úspěchu. Drulákova metapolitika má 

zdroj v intelektuálně-politické ambici, Stropnického opuštění některých levicových 

hodnot vychází ze snahy o politickou efektivitu. 

Je otázkou, zda byla myšlenka zařadit do iliberálně levicového českého proudu i re-

konstruovaný socialismus Michaela Hausera správná. Vzhledem k tomu, že byl rovněž 

formulován v přímém dialogu s vizí konzervativního socialismu a v rámci společného 

antiliberálního vystoupení, považujeme tuto počáteční volbu za obhajitelnou. Adjekti-

vum iliberální je však u Hausera uplatnitelné jen velmi omezeně, objektem jeho negace 

je primárně ideologie (zombie) kapitalismu a druhotně postmodernismus. Na rozdíl 

od Druláka a Stropnického tak uznává rozložitelnost dílčích komponentů liberalismu 

a zaujímá smířlivější postoj k jeho politickým emancipačním výdobytkům. S Michéou 

(a do jisté míry i s Benoistem) ho spojuje odkaz k dědictví klasických socialistických 

myslitelů 19. a 20. století, s oběma francouzskými iliberálními intelektuály rovněž sdílí 

jádro kritického pohledu na liberalismus, byť ho následně rozvíjí mnohem flexibilněji. 

S Benoistem a Michéou Hauser sdílí pozitivní postoj k environmentálním hnutím, která 



Kristýna Dziková a Ondřej Slačálek

70

se podle něj mají v globálním měřítku spojit s pracující většinou na cestě za svržením 

hyperburžoazie a dobytím politické a ekonomické moci socialisty. 

Otázka, do jaké míry je Hauserova pozice inovativní vůči Michéovi, nemůže být 

v rámci tohoto textu uspokojivě zodpovězena. Musela by se reformulovat a úžeji zaměřit 

na vztah Michéy k učení Karla Marxe, vůči kterému není Hauser inovativní téměř vůbec 

(kromě aktualizací, které se týkají klimatické krize, uznání významu národa a explicit-

ního pojmenování genderové socialistické identity). V tomto nároku na emancipační 

univerzalismus lze však minimálně nalézt přímý rozpor s Benoistovou koncepcí. Z naší 

analýzy rozhodně nevyplývá, že by byl rekonstruovaný socialismus Michaela Hausera 

variací pravicového iliberalismu. Vykazuje znaky svébytné levicové pozice, ovšem 

předminulého století. V analogii k původně ironickému, ale už zažitému označení 

jednoho proudů v konzervativismu můžeme tento přístup označit jako paleomarxismus. 

To samé lze v zásadě říct i o polemické pozici, kterou jsme označili jako třídní de-

terminismus. Jakkoli jeden z jejích reprezentantů příležitostně pracoval s Benoistový-

mi myšlenkami a stal se účastníkem uskupení založeného na pravolevém prolínání, 

celková argumentace pro zásadní vymezení vůči liberalismu nečerpá z Benoista, ale 

spíše z vlastní třídní analýzy a z představy o „podstatách“ různých idejí. Argumentace 

pro postavení se na stranu konzervativního tábora proti liberálnímu nevychází v tomto 

případě z politického konzervativismu, ale z konzervativního přístupu k vlastní politické 

identitě a intelektuálním zdrojům. 

Což nás přivádí k obecnější otázce: Jaký je vztah českých levicových iliberálů k levicové 

tradici? Pokud jde o Petra Druláka, můžeme v řadě ohledů identifikovat analogické gesto, 

jaké v dějinách levicového myšlení reprezentuje Georges Sorel: posun od materialistic-

ké kritiky kapitalistických struktur k morální kritice buržoazních vrstev a liberálních 

idejí. Tento posun má přitom v Drulákově případě i analogický výsledek jako u Sorela: 

propojení levice s krajní pravicí v útoku na liberální „střed“. Zatímco v případě Sorela 

byly podobné amalgámy jedním z historických zdrojů fašismu,251 u Druláka se patrně 

jedná o intelektuální komplement přesunu části politických elit z neúspěšné sociální 

demokracie směrem k úspěšnější krajně pravicové SPD Tomia Okamury. 

Matěj Stropnický a Michael Hauser odmítli Druláka na této cestě následovat. I jejich 

kritika je ovšem navzdory deklarativnímu materialismu ideocentrická, jejich vztah k le-

vicové tradici spočívá především v hledání momentu, kdy se levicová tradice pokazila. 

V obou případech jde o dlouhá sedmdesátá léta a vliv autorů jako Michel Foucault. 

Oba autoři tak sdílejí důraz na ideje. V případě Stropnického je to negace liberalismu 

a potřeba zúčtovat s dědictvím postfoucaultovské levice, v případě Hausera silné zaujetí 

postmodernismem, které hraničí s resentimentem. 

Petr Kužel a Dominik Forman se pokusili vstoupit do debaty se silným materialis-

tickým argumentem, zdůrazňujícím třídní vázanost idejí. Je nicméně pozoruhodné, že 

251  Sternhell, Sznajder, Asheri, The Birth of Fascist Ideology.



Česká iliberální levice

71

dokonce i v jejich třídně deterministickém pohledu jsou tím hlavním ideje a rétorika 

textu je zlobně moralistická. Ani s větším důrazem na „materiální základnu“ a pozici 

společenských vrstev autoři neopustili důraz na morální kritiku buržoazie a ideocent-

rickou kritiku liberalismu. Materialistická kritika se stává především rétorikou, způso-

bem pro obzvlášť ostrou formulaci morálních obvinění ze zrady levice. Snadno přitom 

získává formu delegitimizace jakéhokoli argumentu, který jen skrývá třídní zájem. 

Iliberální pozice téměř vždy konverguje s konzervativním postojem. V některých 

případech jde o konzervativismus politický, přihlášení se ke konzervativnímu pólu kul-

turních válek, ať už v alianci s pravicovými konzervativci a krajní pravicí, nebo bez ní. 

I tam, kde se od konzervativního politického postoje distancuje, je patrná konzervativní 

optika vůči vlastní pozici, která je vnímána především jako tradice. To je v kontrastu 

s marxistickým důrazem na pokrok. 

S Marxem je ovšem v rozporu také konzervující přístup a identifikace s bezpro-

středními zájmy pracujících. Marxismus je ve své původní formulaci dynamický. Marx 

a Engels nechtěli bojovat za okamžitý zájem dělníků na zachování světa, jak jej děl-

níci znali, s jeho orientačními body v konzervativních institucích. Naopak – oslavili 

rozpad starého světa, který kapitalismus způsobil, vymaňování z dosavadních identit 

a proměnu ustálených vzorců. Konzervativní podmínky chtěli zničit, někdy v alianci 

s „pokrokovou buržoazií“. Pro kapitalistické vykořisťování našli jediné slovo omluvy: 

a sice, že je zároveň vykořeňováním, vymaňováním proletářů z dosavadních podmínek, 

prvním krokem revoluce, jejímž výsledkem bude nový svět. Ač paleomarxisté Hauser, 

Kužel a Forman deklarují věrnost marxismu až do jednotlivých formulací, zbavují 

jej jeho základní filozofické a politické pružiny. Namísto autenticky marxistické po- 

zice, o níž si představují, že ji zastávají, nabízejí některé z možných postmarxistických 

pozic.

Tím nechceme říct, že by měl levici zachránit „návrat“ ke „skutečnému marxismu“. 

Domníváme se ale, že pro dnešek mohou být bezpochyby inspirativní dva marxovské 

přístupy: první (jemuž se ovšem sám Marx ve svých polemických textech mnohokrát 

zpronevěřil) spočívá v tom, že namísto pouhé polemické negace je třeba názor, který 

negujeme, dialekticky překonat, pojmout jeho přínosné prvky do vlastní intelektuální 

či praktické stavby. Namísto iliberalismu, který staví svou identitu na úporném nego-

vání liberálních postojů, je takovým přístupem dialektické překonání, jež zahrne ty 

osvobozující momenty liberalismu, které jsou platné i pro naši současnost. 

Tím druhým je historický materialismus. Levice musí zhodnotit materiální promě-

ny, které se celkem drasticky týkají životního prostředí. Musí do sebe také integrovat 

vhledy, které přináší materiálnost feministických, LGBT či antirasistických požadavků. 

Představa, že si z jejich hodnocení nic neodnese a spojí se v alianci s konzervativci ne-

jen v jiných politických postojích, ale i v popírání významu environmentální přeměny 

a feministických a antirasistických bojů, znamená uložit levicové myšlení do muzea. 

Lze si nicméně z teoretických impulsů iliberální levice odnést i pozitivní poučení? 

Nabízíme na závěr tři. 



Kristýna Dziková a Ondřej Slačálek

72

Levice potřebuje znovu promyslet národ a národní kulturu jako jeden z důležitých ko-

munikačních uzlů a klíčový prostor demokratické politiky. Ne proto, aby jej nostalgicky 

adorovala nebo se jej pokusila „vzkřísit“ v alianci s národními konzervativci, ale aby 

k němu našla svůj vlastní vztah. Inspirací mohou být například mexičtí zapatisté, kteří 

zahrnuli rekonstrukci některých mexických národních mýtů do čtyřúrovňové strategie 

(rozvíjené zároveň na lokální úrovni ve spojení s rehabilitací menšin, které dominantní 

mexická identita potlačovala a diskriminovala – např. skrze nové ocenění mayských 

jazyků –, na regionální úrovni, kde zapatisté reagovali na porážky latinoamerické levice, 

a na globální úrovni, na níž zapatisté inspirovali sítě podpory a alterglobalizační hnutí). 

Národ jako prostor komunikace se může stát primárně prostorem zahrnutí různých 

perspektiv, pokud bude levice cíleně prosazovat jeho inkluzivní a sebekritické pojetí,252 

pokud jej bude vnímat jako jednu z úrovní komunikace mezi jinými a pokud jej ubrání 

jak proti liberální a někdy také levicové přezíravosti, tak (a to je mnohem důležitější) 

vůči takovým pojetím národa, která zdůrazňují jeho exkluzivitu a nadřazenost nad 

jinými identitami.

V kulturních konfliktech je třeba vidět materiální zájmy. Zároveň je třeba vidět je 

nikoli staticky, ale otevřené redefinicím, které přinášejí feministické, antirasistické, 

environmentální a jiné sociální boje. Zájmy nejsou klíče k podstatám, ale k dynamikám. 

Levicovou odpovědí na tyto dynamiky není přitakat definici situace ze strany konzerva-

tivních sil a postavit se na jejich stranu, ale rozvíjet sociální konflikty a prosazovat 

v nich své definice situace.253

Různé formy útlaku mají nejen svůj vlastní obsah, ale i formu. Odpor proti „všem 

formám útlaku“ je důležitý rámec, kterého se levice může jen těžko vzdát. Je to ale 

zároveň příliš homogenizující rámec. Vést debaty o tom, zda je prvotní a nejdůležitější 

útlak založený na genderu, rase, třídě, nepřijetí sexuální orientace či destrukci přírody, 

může velmi snadno směřovat k absurditě – k přehlížení různosti reálných situací, v nichž 

tyto druhy útlaku vytvářejí svébytné konstelace a získávají různý význam. K rozumění 

reálným situacím potřebujeme vidět různé druhy útlaku v reálných kombinacích. 

Obrana specifičnosti třídního útlaku má přesto význam – ne kvůli jeho jedinečnosti, 

ale jako připomínka toho, že každá podoba útlaku má svůj specifický tvar a formu, 

které určují jejich dynamiku. Část této odlišnosti popsala Nancy Fraser dichotomií 

přerozdělení vs. uznání.254 Zatímco zneuznanou identitu chceme často potvrdit a osla-

252  V českém kontextu tak soustavně činí např. Milena Bartlová.
253  Příkladem může být reflexe Graff a Korolczuk, které namísto reagování na konzervativní 
kampaň proti „genderové ideologii“ zvolily organizování akcí na podporu samoživitelek jako 
potenciálně inkluzivní sociální boj. Viz Karlberg, Eva, „Is it the swan song of patriarchy, or the 
beginning of a new ice age? Interview with Agnieszka Graff and Elżbieta Korolczuk“, Baltic worlds 
7. 3. 2018, https://balticworlds.com/is-it-the-swan-song-of-patriarchy-or-the-beginning-of-a-
new-ice-age/.
254  Fraserová, Nancy, Honneth, Axel, Přerozdělování nebo uznání? (Praha: Filosofia, 2004).



Česká iliberální levice

73

vit, ekonomické vykořisťování chceme oslabit a odbourat. Najít formu pro vzájemnou 

komunikaci mezi různými formami útlaku je náročný úkol: dominantní podoby in-

tersekcionismu, které se o to pokoušejí, často sklouzávají do odškrtávání osobních 

privilegií a znevýhodnění jako v excelové tabulce, jak upozorňují Gergely Csány a Eszter 

Kováts.255 To vede k nahrazení strukturalistického pohledu na útlak a kolektivního boje 

proti němu k individualizované perspektivě, sčítání znevýhodnění v rámci soutěže 

jednotlivců o uznání či kompenzaci. 

Podobné přístupy mají také tendenci ignorovat odlišnou dynamiku různých podob 

útlaku, homogenizovat jejich obraz a sugerovat relativně snadnou vzájemnou srovna-

telnost a převoditelnost. Důrazy konzervativních socialistů a paleomarxistů na spe-

cifičnost třídního útlaku tak lze pochopit i jako impulz k tomu rozumět vztahu mezi 

podobami útlaku s větším respektem k jejich specifičnosti.

Seznam zdrojů

Bar-on, Tamir. Rethinking the French New Right: Alternatives to Modernity. London: 

Routledge, 2013.

———. „The French New Right: Neither Right, nor Left?“ Journal for the Study of 

Radicalism 8, č. 1 (2014), s. 1–44.

———. Where Have All The Fascists Gone? London: Routledge, 2016.

Barša, Pavel. „Dobývat se do otevřených dveří. Spustí vydání Michéovy knihy 

konzervativní revoluci na české levici?“ Novinky 24. 3. 2020, http://www.novinky.

cz/clanek/kultura-salon-esej-pavla-barsi-dobyvat-se-do-otevrenych-dveri-spusti-

vydani-micheovy-knihy-konzervativni-revoluci-na-ceske-levici-40317234. 

Behrenrent, Michael C. „France’s Anti-Liberal Left“. Dissent 2019, https://www.

dissentmagazine.org/article/frances-anti-liberal-left.

———. „An Interview with Jean-Claude Michéa“. Dissent 7. 6. 2019, https://www.

dissentmagazine.org/online_articles/an-interview-with-jean-claude-michea.

Benoist, Alain de. „Praxe nové inkvizice. Výroční přednáška na kongresu GRECE 

1998“. Distance 2012, https://www.distance.cz/ro%C4%8Dn%C3%ADk-2012/1-

%C4%8D%C3%ADslo/praxe-nov%C3%A9-inkvizice.

———. Le Moment populiste – Droite-Gauche, c’est fini! Paris: Pierre-Guillaume de 

Roux, 2017.

———. Contre le libéralisme: La société n‘est pas un marché. Monaco: Rocher, 2019.

———. „Umírněná kritika suverenismu“. In Svrchovanost: zprava i zleva. Ed. Petr 

Drulák, s. 317–353. Praha: Dauphin, 2022.

255  Csányi, Gergely, Kováts, Eszter, „Intersectionality – time to rethink“, Social Europe 16. 9. 2020, 
https://www.socialeurope.eu/intersectionality-time-for-a-rethink.



Kristýna Dziková a Ondřej Slačálek

74

Benoist, Alain de, Champetier, Charles. Manifesto for a European Renaissance. 

London: Arktos Media, 2012.

Blaha, Ľuboš. Antiglobalista. Bratislava: VEDA – Vydavateľstvo Slovenskej akadémie 

vied, 2018. 

Budoucnost levice bez liberalismu. Ed. Petr Drulák, Jan Keller, Matěj Stropnický 

a Ilona Švihlíková. Praha: Masarykova demokratická akademie, 2021.

Buet, Pierre, Feder, J. Lester. „The Man Who Gave White Nationalism A New Life“. 

Buzz Feed News 26. 12. 2017, https://www.buzzfeednews.com/article/lesterfeder/

the-man-who-gave-white-nationalism-a-new-life.

Bystro. „Ékologia Kultúra Komunita. Introduction“. https://www.bystro.org/en/

degrowth-2/introduction.

Camus, Jean-Yves. „Alain Benoist and the New Right“. In The Key Thinkers of the 

Radical Right. Ed. Mark J. Sedgwick. Oxford: Oxford University Press 2019,  

s. 73–90.

Císař, Ondřej. „Kudy z krize? Komunitarismus proti liberalismu po česku“. 

Sociologický časopis 51, č. 1, 2015, s. 153–162. 

Csányi, Gergely, Kováts, Eszter. „Intersectionality – Time to Rethink“. Social Europe 

16. 9. 2020, https://www.socialeurope.eu/intersectionality-time-for-a-rethink.

Ditrych, Ondřej. „Na ztracené vartě české disciplíny mezinárodních vztahů“. 

Mezinárodní vztahy 57, č. 4, 2022, s. 135–145. 

Dostál, Vratislav. „Levice desítky let kolaboruje se systémem, říká Matěj Stropnický“. 

Info.cz 10. 3. 2020, https://www.info.cz/zpravodajstvi/cesko/levice-desitky-let-

kolaboruje-se-systemem-rika-matej-stropnicky.

Drulák, Petr. „Přestaňme dohánět, začněme tvořit! Budoucnost českého oboru 

mezinárodních vztahů“. Mezinárodní vztahy 44, č. 3, 2009, s. 95–109.

———. Politika nezájmu: Česko a Západ v krizi. Praha: Sociologické nakladatelství, 

2012. 

———. „O politicích a prorocích“. Salon Práva. 24. 4. 2013, https://www.novinky.cz/

clanek/kultura-salon-petr-drulak-o-politicich-a-prorocich-188633.

———. „Shoda hledaná v dialogu“. A2. 23/2014, https://www.advojka.cz/

archiv/2014/23/shoda-hledana-v-dialogu.

———. „Lidská práva v zahraniční politice aneb od snění k naivitě. A zpět?“ Deník 

Referendum. 7. 12. 2014, https://denikreferendum.cz/clanek/16575-lidska-prava-v-

zahranicni-politice-aneb-od-sneni-k-naivite-a-zpet.

———. „Za socialistický Západ!“ In Sametová budoucnost? Ed. Petr Agha, Petr 

Drulák. Praha: Masarykova demokratická akademie, 2019, s. 89–106.

———. „Poručíme větru, dešti?“. Salon Práva 23. 3. 2020, https://www.novinky.cz/

clanek/kultura-salon-esej-petra-drulaka-porucime-vetru-desti-40317237.

———. „Chvála konzervativního socialismu“. A2larm 23. 3. 2020, https://a2larm.

cz/2020/03/chvala-konzervativniho-socialismu.



Česká iliberální levice

75

———. „Obrana konzervativního socialismu“. Deník Referendum 9. 4. 2020,  

https://denikreferendum.cz/clanek/31041-obrana-konzervativniho-socialismu.

———. „Útěk před spravedlností“. Salon Práva 28. 4. 2020, https://www.novinky.

cz/clanek/kultura-salon-utek-pred-spravedlnosti-polemicky-esej-petra-

drulaka-40321518.

———. Podvojný svět. Praha: Academia, 2022.

———. „Proč by se měl konzervativec bavit s levicí?“. Rádio Universum 2. 7. 2022, 

https://www.radiouniversum.cz/petr-drulak-proc-by-se-mel-konzervativec-bavit-

s-levici.

———. „Úvod“, in in Svrchovanost: zprava i zleva, s. 9–21. Praha: Dauphin, 2022. 

———. „Svrchovanost ve střední Evropě“, in Svrchovanost: zprava i zleva, s. 48–72. 

Praha: Dauphin, 2022. 

———. „Pravolevé kleště“. !Argument 7. 7. 2022, http://casopisargument.cz/?p=43772.

———. „Marxismus a liberalismus bez nostalgie: Odpověď Michaelu Hauserovi“. 

!Argument 25. 7. 2022, https://casopisargument.cz/?p=44202.

———. In Kolektif. „Drulák / Švihlíková / Semín – Trialog o svrchovanosti / Debatní 

klub“. Youtube 6. 3. 2023, https://www.youtube.com/watch?v=rzLxa-nfXtQ&ab_

channel=KOLEKTIF.

———. In Xaver live. „Profesor Petr Drulák | Xaver s hostem“. Youtube 26. 3. 2023, 

https://www.youtube.com/watch?v=u4E3Z2bc4j0&ab_channel=XaverLive.

Drulák, Petr, Keller, Jan. „Proč konzervativní socialismus?“ Deník Právo 14. 5. 2020, 

https://masarykovaakademie.cz/drulak-keller-proc-konzervativnisocialismus/?_

gl=1*k937y0*_up*MQ..*_ga*MjEwMjIxOTk3MS4xNjg4ODEzNjQ4*_ga_

YTVRB12EWE*MTY4ODgxMzY0Ny4xLjAuMTY4ODgxMzY0Ny4wLjAuMA.

Drulák, Petr, Jean-Claude Michéa. „Konzervativní socialista“. In Michéa,  

Jean-Claude, Tajnosti levice: Od ideálu osvícenství k triumfu neomezeného 

kapitalismu. Praha: Masarykova demokratická akademie, 2019, s. 5–19.

Eggers, Nicolai von. „Federalist fascism: The new right and the French Revolution“. 

Fascism 10, č. 2 (2021), s. 298–322.

Engels, Friedrich, Marx, Karl. Komunistický manifest. Praha: Státní pedagogické 

nakladatelství, 1970.

Forman, Dominik. „Jak se proměňují umělecké instituce. O politice identity, 

pseudoradikalizaci a politické změně“. A2 22/2021, https://www.advojka.cz/

archiv/2021/22/jak-se-promenuji-umelecke-instituce.

———. „Levice v pasti systémové konformity“. In Budoucnost levice bez liberalismu. 

Ed. Petr Drulák, Jan Keller, Matěj Stropnický a Ilona Švihlíková. Praha: 

Masarykova demokratická akademie, 2021, s. 111–115.

———. „Lidská práva jako politický kýč“, in Petr Drulák (ed.), Lidská práva zprava 

i zleva/Ľudské práva sprava aj zľava (Praha: Dauphin 2023).

Forman, Dominik, Kužel, Petr. „Co dělat? Proměna levice a její taktika v současných 



Kristýna Dziková a Ondřej Slačálek

76

společenských podmínkách (1. část)“. !Argument 23. 9. 2022,  

https://casopisargument.cz/45534. 

Forman, Dominik, Kužel, Petr. „Co dělat? Proměna levice a její taktika v současných 

společenských podmínkách (2. část)“. !Argument 26. 9. 2022,  

https://casopisargument.cz/?p=45598.

Fraser, Nancy. Cannibal Capitalism: How our System is Devouring Democracy, Care, 

and the Planet and What We Can Do About It. London: Verso, 2022. 

Fraserová, Nancy, Honneth, Axel. Přerozdělování nebo uznání? Praha: Filosofia, 

2004.

Giroux, Matthieu, Alain de Benoist. „Le libéralisme met la liberté au service du 

seul individu“. Philitt 28. 3. 2019, http://philitt.fr/2019/03/28/alain-de-benoist-le-

liberalisme-met-la-liberte-au-service-du-seul-individu.

Hauser, Michael. „ODS jako učitelka socialismu“. Deník Referendum 16. 4. 2010, 

https://denikreferendum.cz/clanek/2958-ods-jako-ucitelka-socialismu.

———. „‚Přemluv bábu‘ jako lekce postmodernismu“. Deník Referendum 30. 4. 

2010, https://denikreferendum.cz/clanek/3256-premluv-babu-jako-lekce-

postmodernismu.

———. „Zemětřesení na Haiti s Voltairem“. Deník Referendum 15. 1. 2010,  

https://denikreferendum.cz/clanek/1099-zemetreseni-na-haiti-s-voltairem.

———. Kapitalismus jako zombie neboli Proč žijeme ve světě přízraků. Praha: Rybka 

Publishers, 2013.

———. „Plíživá konzervativní revoluce a neomarxismus“. Salon Práva 11. 8. 2020, 

https://www.novinky.cz/clanek/kultura-salon-esej-michaela-hausera-pliziva-

konzervativni-revoluce-a-neomarxismus-40332576.

———. „Politika pevných identit“. In Budoucnost levice bez liberalismu. Ed. Petr 

Drulák, Jan Keller, Matěj Stropnický a Ilona Švihlíková. Praha: Masarykova 

demokratická akademie, 2021, s. 103–110.

———. „Rozlomená jednota liberální demokracie: K původu nových populismů“. 

In Feinberg, Grim Joseph, Michael Hauser, Jakub Ort, Politika jednoty ve světě 

proměn. Praha: Filosofia, 2021, s. 93–170

———. Doba přechodu: Tranzitivní ontologie a dílo Alaina Badioua. Praha: Filosofia, 

2021. 

———. „Konzervativní revize socialismu. Polemika s Petrem Drulákem“. !Argument 

18. 7. 2022, https://casopisargument.cz/?p=44014.

———. „Nejde o liberalismus, nýbrž o ideologii zombie kapitalismu. Replika  

na Petra Druláka“. !Argument 3. 8. 2022, https://casopisargument.cz/?p=44448.

———. Manifest socialistického hnutí. Praha: Neklid, 2023.

Houda, Přemysl. „Měli bychom si přiznat, že demokracii je třeba od základů 

přestavět“. Lidové noviny 13. 6. 2021, http://www.lidovky.cz/ceska-pozice/

meli-bychom-si-priznat-ze-demokracii-je-treba-od-zakladu-prestavet.

A210608_185652_pozice-tema_lube.



Česká iliberální levice

77

Hroník, Jiří. „Firmy řízené zaměstnanci jako v ČSSR v době Pražského jara. Peníze 

všem. V EU vládne kapitál. Filozof Hauser o světě po koronakrizi“. Parlamentní 

listy 21. 5. 2020, https://www.parlamentnilisty.cz/arena/rozhovory/Firmy-rizene-

zamestnanci-jako-v-CSSR-v-dobe-Prazskeho-jara-Penize-vsem-V-EU-vladne-

kapital-Filozof-Hauser-o-svete-po-koronakrizi-624481.

Jennings, Jeremy R. Georges Sorel. The Character and Development of His Thought. 

London: Palgrave Macmillan, 1985.

Kaiser, Daniel. „Svět, který zažije dnešní mládež, nebude příliš zajímavý“. Echo 24 

3. 7. 2020, http://www.echo24.cz/a/Srafs/svet-ktery-zazije-dnesni-mladez-nebude-

prilis-zajimavy.

Karlberg, Eva. „Is it the swan song of patriarchy, or the beginning of a new ice age? 

Interview with Agnieszka Graff and Elżbieta Korolczuk“. Baltic worlds 7. 3. 2018, 

https://balticworlds.com/is-it-the-swan-song-of-patriarchy-or-the-beginning-of-

a-new-ice-age/.

Keller, Jan. „Cirkus s migranty je pokrytectví. Lomíme rukama nad těmi, kteří 

opustili své staré a nemocné. Tu vynucenou solidaritu zaplatí chudí v Evropě“. 

Parlamentní listy 21. 10. 2015, https://www.parlamentnilisty.cz/arena/rozhovory/

Profesor-Jan-Keller-Cirkus-s-migranty-je-pokrytectvi-Lomime-rukama-nad-temi-

kteri-opustili-sve-stare-a-nemocne-Tu-vynucenou-solidaritu-zaplati-chudi-v-

Evrope-404461.

———. „Co u Michéy nenajdeme“. Salon Práva 14. 4. 2020, https://www.novinky.cz/

clanek/kultura-salon-co-u-michey-nenajdeme-jan-keller-k-polemice-nad-knihou-

tajnosti-levice-40320002.

Kobová, Ľubica. „Obmedzenia diskusie o ľavici a nejasná cesta von“. Listy č. 4 (2020), 

http://archiv.listy.cz/archiv.php?cislo=204&clanek=042014 .

Kolektif. „Drulák / Švihlíková / Semín – Trialog o svrchovanosti / Debatní klub“. 

Youtube 6. 3. 2023, https://www.youtube.com/watch?v=rzLxa-nfXtQ&ab_

channel=KOLEKTIF.

———. „Lidská práva zprava i zleva“. Youtube 27. 3. 2023, https://www.youtube.com/

watch?v=VEYVLPnut0c&ab_channel=KOLEKTIF.

———. „Luboš Blaha – Co se v důsledku Ukrajiny děje na Slovensku? / Letní 

škola spolku Svatopluk“. Youtube 14. 8. 2023, http://www.youtube.com/

watch?v=DrKQycbibUA.

Kosík, Karel. Krize moderní doby. Praha: Filosofia, 2024.

Kováts, Eszter. „An Illiberal Left? Assessing Current Anti-Pluralist Political Practices 

in the West“. In The Oxford Handbook of Illiberalism. Ed. Marlene Laruelle. 

Oxford: Oxford University Press, 2024, on-line first, https://doi.org/10.1093/

oxfordhb/9780197639108.013.48.

Křížkovský, Matyáš. „Levicová cesta z klimatické pasti aneb Politická ‚rovnost 

s kořeny‘, nikoli kulturní nacionalismus“. Listy 2021, http://www.listy.cz/archiv.

php?cislo=212&clanek=022114.



Kristýna Dziková a Ondřej Slačálek

78

Kužel, Petr. „Jsou ženy za stejnou práci skutečně odměňovány méně než muži?“. 

Lidovky.cz 18. 8. 2022, https://www.lidovky.cz/orientace/platova-diskriminace-

gender-pay-gap-platy-mzda-rovnost-pohlavi-gender.A220815_155742_ln_

orientacer_ape. 

———. „Proti liberalismu i konzervativismu za obnovu levice“. In Budoucnost levice 

bez liberalismu, s. 91–95.

Latour, Bruno. Zpátky na zem. Jak se vyznat v politice Nového klimatického režimu. 

Praha: Neklid, 2020. 

Mahrane, Saïd. „Alain de Benoist, du brun au rouge“. Le Point 15. 12. 2015,  

http://www.lepoint.fr/debats/alain-de-benoist-du-brun-au-

rouge-15-12-2015-1990102_2.php.

Metelec, Matěj. „Tajnosti levice: Drobné intriky, prázdné řečnění a akce naoko“. 

A2larm 1. 6. 2020, https://a2larm.cz/2020/06/tajnosti-levice-drobne-intriky-

prazdne-recneni-a-akce-naoko.

———. „Budoucnost bez emancipace?“. A2 14–15/2021, https://www.advojka.cz/

archiv/2021/14-15/budoucnost-bez-emancipace.

Michéa, Jean-Claude. L’Empire du moindre mal. Paris: Climats, 2007. 

———. Le Complexe d’Orphée. Paris: Champs essais, 2014. 

———. Notre ennemi, le capital. Paris: Climats, 2017.

———. Le Loup dans la bergerie. Paris: Climats, 2018.

———. Tajnosti levice: Od ideálu osvícenství k triumfu neomezeného kapitalismu. 

Přel. P. Drulák. Praha: Masarykova demokratická akademie, 2019.

Mír a spravedlnost, https://miraspravedlnost.cz/vyzva.

Orbán, Viktor. „Prime Minister Viktor Orbán’s Speech at the 25th Bálványos Summer 

Free University and Student Camp“. Kormany 30. 7. 2014, http://2015-2019.

kormany.hu/en/the-prime-minister/the-prime-minister-s-speeches/prime-

minister-viktor-orban-s-speech-at-the-25th-balvanyos-summer-free-university-

and-student-camp.

Pavelka, Ondřej. „Kvalitní levicová diskuze“. Youtube 2. 12. 2022, https://www.

youtube.com/watch?v=c-3Yv07I_1o&ab_channel=Ond%C5%99ejPavelka. 

Petřík, Lukáš. „Profesor Jan Keller s námi promluvil o rozvratu, chaosu a peklu 

ze života pro miliony lidí“. Parlamentní listy 23. 3. 2015,  

https://www.parlamentnilisty.cz/arena/rozhovory/Profesor-Jan-Keller-s-nami-

promluvil-o-rozvratu-chaosu-a-peklu-ze-zivota-pro-miliony-lidi-367466.

Roth, Jack J. The Cult of Violence: Sorel and the Sorelians. Berkeley – Los Angeles: 

University of California Press, 1980.

Sedgwick, Mark J. Traditionalism: The Radical Project for Restoring Sacred Order. 

Oxford: Oxford University Press, 2023.

Sheehan, Thomas. „Myth and Violence: The fascism of Julius Evola and Alain 

de Benoist“. Social Research 48, č. 1 (1981), s. 45–73.



Česká iliberální levice

79

Simitopol, Anca. „Jean-Claude Michéa’s Populism or ‚with the Left against  

the Left‘“. South-East European Journal of Political Science 2, č. 1–2 (2014),  

s. 17–38.

Slačálek, Ondřej. „Megalomanské proroctví Petra Druláka“. Central European 

Journal of Politics 8, č. 2, s. 28–41.

Socialistický kruh, https://sok.bz.

Sternhell, Zeev, Sznajder, Mario, Asheri, Maia. The Birth of Fascist Ideology. 

From Cultural Rebellion to Political Revolution. Princeton: Princeton University 

Press, 1994.

Stropnický, Matěj. „Chtít to hlavní“. Deník Referendum 9. 6. 2020,  

https://denikreferendum.cz/clanek/31308-chtit-to-hlavni.

———. „Obnova plebejského spojenectví“. Salon Práva 15. 6. 2020,  

https://www.novinky.cz/clanek/kultura-salon-esej-mateje-stropnickeho-obnova-

plebejskeho-spojenectvi-40327216.

———. „Zleva tanky?“. Tvar 13/2020. Dostupné z:  

https://masarykovaakademie.cz/stropnicky-zleva-tanky/?_

gl=1*1jc2cvt*_up*MQ..*_ga*OTU2NzQzNTQxLjE2ODk3NTg2OTc.*_ga_

YTVRB12EWE*MTY4OTc1ODY5NS4xLjAuMTY4OTc1ODY5NS4wLjAuMA.

———. „Proti svobodě postavit spravedlnost“. In Budoucnost levice bez liberalismu. 

Ed. Petr Drulák, Jan Keller, Matěj Stropnický a Ilona Švihlíková. Praha: 

Masarykova demokratická akademie, 2021, s. 79–84.

Svatopluk, https://www.svatoplukzs.cz/.

Šaffek, Martin, Májíček, Jan. „Proti globálnímu kapitalismu s Blahou?“ Kontradikce/

Contradictions 3, č. 1 (2019), s. 299–306. 

Taguieff, Pierre-André. „La stratégie culturellle de la ‚Nouvelle Droite‘ en France 

(1968–1983)“. In Vous avez dit fascismes? Ed. Pierre-André Taguieff, Jacques 

Tarnero, Robert Badinter. Paris: Montalba, 1983, s. 13–40.

Thompson, E. P. The Poverty of Theory or an Orrery of Errors. London: Merlin Press, 

1978.

Zakaria, Fareed. „The Rise of Illiberal Democracy“. Foreign Affairs 76, č. 6 (1997), 

s. 22–43. 

———. Budoucnost svobody. Přel. J. Veis. Praha: Academia, 2004. 



Kristýna Dziková a Ondřej Slačálek

80



Kontradikce Časopis pro kritické myšlení Ročník 8 číslo 1 (2024)

81

SILVIA RIVERA 
CUSICANQUI
Bolivijská dekoloniální teorie a praxe

Jana Jetmarová
Fakulta přírodovědně-humanitní a pedagogická, Technická univerzita v Liberci
jana.jetmarova@tul.cz
ORCID 0000-0002-9719-8177

Silvia Rivera Cusicanqui: Decolonial Theory and Practice in Bolivia

Abstract

Silvia Rivera Cusicanqui is one of the leading figures in contemporary Latin American 

decolonial thought. She strongly critiques the hegemony of Western epistemology and the 

political economy of knowledge embedded in academia, as well as Western academic 

postcolonialism. In contrast, she posits local forms of knowledge based on the experiences 

and cosmovisions of Indigenous Bolivians. From the perspective of the colonized, history 

loses its linear character, which is based on the culturally dominant Western narrative. 

In line with native understandings of space-time, history is seen as cyclical, marked by 

various forms of (neo)colonial oppression and resistance. Silvia Rivera Cusicanqui’s vi-

sion of anti-colonial struggle connects Indigenous experience with the practices of early 

20th-century Bolivian anarcho-syndicalists. This involves creating and linking subver-

sive, autonomous micro-spaces within which a wide range of shared everyday practices 

can be transformed into instruments of political emancipation. Cusicanqui refers to the 

knowledge emerging from this anti-systemic everyday as low-intensity theory. This text 

examines Silvia Rivera Cusicanqui’s thought, focusing on key concepts in her decolonial 

theory and practice: the decolonization of space-time, the critique of nationalism and 

internal (internalized) colonialism, and the concept of ch’ixi identity. The article also 

briefly addresses the universal relevance of these ideas.



Jana Jetmarová

82

Keywords

Silvia Rivera Cusicanqui, Bolivia, decolonial thinking, anarcho-syndicalism, hybridity, 

low-intensity theory, THOA, ch’ixi, taypi

DOI 10.46957/con.2024.1.4

Silvia Rivera Cusicanqui je nejvýznamnější myslitelkou současného bolivijského 

dekoloniálního anarchofeminismu, zároveň představuje jednu z prvních teoretiček 

dekoloniálního myšlení v Latinské Americe. Jako socioložka a historička s nativními 

kořeny se Cusicanqui dlouhodobě zaměřuje na kritiku a konceptualizaci různých forem   

(neo)kolonialismu. Cusicanqui akcentuje tři vzájemně se prostupující témata: proble-

matiku identity, protikoloniální rezistence a kritiku hegemonie západních epistemologií 

a „politické ekonomie vědění“,1 zakotvené v akademickém prostředí Severu.2 Zároveň 

se Cusicanqui věnuje dekoloniální praxi: působí v autonomní skupině Colectivx Ch’i-

xi, v rámci níž vytváří subverzivní vědění na základě každodenní tělesné zkušenosti 

a anarchosyndikalistické etiky práce.

Cílem textu je představit dekoloniální myšlení Silvie Rivery Cusicanqui. Vzhledem 

k tomu, že Cusicanqui vychází primárně z lokální zkušenosti, považuji za nezbytné v tex-

tu alespoň velmi stručně nastínit ty aspekty sociopolitické reality Bolívie, jež ovlivnily 

utváření jejích ideových postojů. V prvních dvou kapitolách záměrně věnuji poměrně 

velký prostor počátečním výzkumům Cusicanqui a charakteristice bolivijského anar-

chosyndikalistického hnutí. Obojí mělo zcela zásadní vliv jak na její metodologickou 

invenci, tak na formování její dekoloniální teorie a praxe. 

Silvia Rivera Cusicanqui se narodila v roce 1949 v dobře situované rodině v La Pazu. 

Vystudovala antropologii a sociologii, kterou následně začala vyučovat na univerzitě. 

Její odborný zájem byl formován osobní zkušeností. Otec pracoval jako lékař, vzhledem 

ke svému postavení si rodina mohla dovolit zaměstnávat aymarské služebné. Emoční 

pouto, které si Cusicanqui vytvořila se svojí domorodou chůvou,3 ji přivedlo k otázkám 

vlastní identity a původu jejího příjmení z matčiny strany (Cuscanqui). Na rok odešla 

1  Silvia Rivera Cusicanqui, Ch’ixinakax utxiwa: Una reflexión sobre prácticas y discursos desco-
lonizadores (Buenos Aires: Tinta Limón, 2010), s. 65.
2  Cusicanqui, Ch’ixinakax utxiwa, s. 63–69. Pojem (akademický) Sever v textu užívám v souladu 
s Cusicanqui jako označení institucí a mocenských struktur severní polokoule, především Evropy 
a Severní Ameriky. Pojmem Jih naopak označuji neprivilegované oblasti Jižní Ameriky, Afriky 
a Asie. Pojmy Sever a Jih užívám v metaforickém, nikoli striktně geografickém smyslu, nicméně 
vzhledem k tomu, že jimi označuji specifické sociokulturní prostory, užívám velkých písmen 
na počátku slova. 
3  Rafael Sagárnaga, „Silvia Rivera: ‚descolonizarme es un proceso de todos los días‘“, Los Tiem-
pos 12. 8. 2019, https://www.lostiempos.com/oh/entrevista/20190812/silvia-rivera-descolo-
nizarme-es-proceso-todos-dias



Silvia Rivera Cusicanqui

83

žít do domorodé komunity (ayllu4) v provincii Pacajes, odkud pocházeli její domorodí 

předkové,5 zde se naučila hovořit aymarsky. Je zajímavou shodou okolností (kterou sama 

Cusicanqui považuje za „propojení štěstí a osudu, kterému v anarcho-ch’ixi žargonu 

říkáme dar Matky Země“6), že během pozdějších výzkumů objevila svého vzdáleného 

strýce Luise Cusicanquiho, jenž byl významným představitelem bolivijského anarcho-

syndikalistického hnutí v prvních desetiletích 20. století.7

Cusicanqui studovala v sedmdesátých letech, v etnicky bouřlivém období. Právě na 

začátku sedmdesátých let nastoupila na bolivijské univerzity první generace aymarských 

studentů, kteří si v prostředí velkých měst, prostoupených strukturální etnickou diskri-

minací a rasismem, plně uvědomovali svou jinakost tváří v tvář společenským elitám. 

Tito mladí aymarští intelektuálové stáli u zrodu etnoemancipačních hnutí (indianis-

mus a katarismus), jejichž cíle se pohybovaly od zrovnoprávnění domorodých kultur 

a jazyků až po naprosté odmítnutí všeho evropského a vytvoření vlastního indiánského8 

státu.9 Tento intelektuální kvas a kultura protestu, spjatá s katarismem a indianismem, 

formovaly další myšlení a výzkumné aktivity Silvie Rivery Cusicanqui.

Pro poctivé dokreslení společenského kontextu je třeba zmínit, že mezi lety 1964–1982 

se v Bolívii střídaly vojenské režimy, od roku 1975 v různé intenzitě napojené na Operaci 

Kondor. Aktivní zapojení do kataristických či indianistických hnutí, prosazování práv 

pracujících nebo původních obyvatel či jakákoli jiná, levicovým myšlením zavánějící 

agenda s sebou nesly riziko pronásledování, věznění nebo fyzické likvidace. Cusicanqui 

dokončila studia v roce 1979 v Peru. V Bolívii byla vězněna, její výzkumné materiály 

a diplomovou práci zkonfiskovala vojenská vláda Luise Garcíi Mezy.10 Před politickou 

perzekucí se skrývala v Argentině,11 Kolumbii a Mexiku.12

4  Ayllu představují, velmi zjednodušeně řečeno, komunity obvykle (ale nikoli výhradně) vytvořené 
na základě příbuzenských vazeb a konkrétní teritoriální příslušnosti, které fungují na bázi ega
litarismu, vzájemné reciprocity a rotačního systému vedení. 
5  Sagárnaga, „Silvia Rivera: ‚descolonizarme es un proceso de todos los días‘“.
6  Cusicanqui, Silvia Rivera. „Comunalidades anarquistas. Una aproximación testimonial“, in 
Repensar el anarquismo en América Latina. Historias, epistemes, luchas y otras formas de organ-
ización, ed. Javier Ruiz (Olympia, Wash.: 115 Legion, 2020), s. 122.
7  Silvia Rivera Cusicanqui, Zulema Lehm. Los artesanos libertarios y la ética del trabajo (La Paz: 
THOA, 1988).
8  V textu používám výraz Indián jako označení původních Američanů (proto jej píši s velkým 
počátečním I). V češtině slovo Indián nemá negativní koloniální nános jako ve španělštině či 
v angličtině, stoupenci myšlenek katarismu a indianismu navíc záměrně dekolonizovali označení 
Indián a užívali jej jako symbolu etnoemancipačního boje. 
9  Fausto Reinaga, La revolución india (La Paz, 1970).
10  Rafael Sagárnaga, „Silvia Rivera: ‚descolonizarme es un proceso de todos los días‘“, Los Tiem-
pos 12. 8. 2019, https://www.lostiempos.com/oh/entrevista/20190812/silvia-rivera-descolo-
nizarme-es-proceso-todos-dias
11  Verónica Gago, „Principio Silvia Rivera Cusicanqui: fragilizar el pensamiento para hacerlo 



Jana Jetmarová

84

12

Utlačovaní, ale neporažení: Workshop andské orální historie

Po uvolnění poměrů a znovunastolení demokratického režimu se Cusicanqui vrátila 

do Bolívie a začala vyučovat sociologii na Universidad Mayor de San Andrés v La Pazu. 

V roce 1983 zde se skupinou studentů a kolegů založila Workshop andské orální histo-

rie (Taller de la Historia Oral Andina, THOA).13 Většina studentů patřila k aymarským 

intelektuálům, kteří získali možnost univerzitního vzdělání a kteří si uchovávali vazby 

na své příbuzné v komunitách na Altiplanu.14 Činnost THOA záhy přerostla rámec 

univerzity, workshop začal působit nezávisle na akademickém prostředí a stal se uni-

kátním zdrojem dvojjazyčných (španělsko-aymarských a španělsko-kečuánských) textů 

a audiovizuální produkce, věnující se do té doby nezmapovaným domorodým hnutím 

a hnutím pracujících v prvních desetiletích 20. století. V týmu THOA působila vedle 

Cusicanqui řada dalších badatelů: Zulema Lehm, Esteban Ticona, Carlos Mamani atd.15

THOA měl několik cílů. Snažil se dekolonizovat dosavadní hegemonní interpreta-

ce bolivijské moderní historie, které zcela přehlížely aktivity domorodých komunit 

a městských anarchistických skupin.16 THOA se rozhodl tuto mezeru zaplnit a zrekon-

struovat historické události očima neprivilegovaných: Aymarů a Kečuánců z komunit 

na Altiplanu, domorodých řemeslníků, vytvářejících autonomní sítě v prostředí velkých 

měst, a dalších, dosud přehlížených aktérů. Zároveň si THOA kladl za cíl dekolonizo- 

vat metodologii poznání, větší důraz než na psané texty a archivní prameny kladl na 

orální tradici jako součást domorodých epistemologií, do té doby vyloučených z oficiálního 

diskurzu pro svou údajnou iracionálnost a nemodernost. THOA se snažil vyrovnat silně 

asymetrický vztah mezi akademiky, „‚vědoucími subjekty‘, vycházejícími z dominantní 

západní epistemologie, a neprivilegovanými etnicky ‚jinými‘, jejichž identita byla defi-

nována zvnějšku“17 a násilně přetvářena do třídní podoby rolníků nebo proletariátu.18

rebelde“, Tinta Limón 4. 8. 2022, https://tintalimon.com.ar/post/principio-silvia-rivera-cusican-
qui-fragilizar-el-pensamiento-para-hacerlo-rebelde/
12  Ana Cacopardo, „‚Nada sería posible si la gente no deseara lo imposible‘. Entrevista a Silvia 
Rivera Cusicanqui“, Andamios 15, č. 37 (2018), s. 179.
13  Sobre la THOA. 12. 7. 2024, https://thoabolivia.wordpress.com/about/. Workshop byl iniciován 
jako součást kurzu Ideologická superstruktura, který Cusicanqui vyučovala spolu s Tomásem 
Huancou. 
14  Cristina Oyarzo Varela, „La escritura de la historia y la política: El taller de historia andina 
(THOA) y Silvia Rivera Cusicanqui, 1983–1984“, Cuadernos de historia 41, č. 57 (2022), s. 161–184.
15  Varela, „La escritura de la historia“, s. 166.
16  Silvia Rivera Cusicanqui, Andalusia Knoll, „Indigenous Anarchism in Bolivia: An interview with 
Silvia Rivera Cusicanqui“. 2007, https://es.scribd.com/document/247328708/Silvia-Rivera-Cusi-
canqui-Indigenous-Anarchism-in-Bolivia
17  Silvia Rivera Cusicanqui, „El potencial epistemológico y teórico de la historia oral: de la lógica 
instrumental a la descolonización de la historia“, Temas sociales č. 11 (1987), s. 52.
18  Cusicanqui, „El potencial epistemológico y teórico“, s. 52.



Silvia Rivera Cusicanqui

85

Jednou z podmínek práce v THOA byla znalost domorodého jazyka. Skupina pracovala 

primárně v terénu, hledala pamětníky významných událostí a zaznamenávala jejich žité 

zkušenosti. Postupně se vynořovaly do té doby neznámé osobnosti a momenty, které 

dokazovaly jednak schopnost andských komunit efektivně se organizovat a působit jako 

vlivný politický aktér, zároveň se začala vykreslovat mnohovrstevná síť vztahů propo-

jujících zdánlivě izolované zemědělské komunity s pracujícími z městského prostředí. 

THOA postupně rozšířil výzkumnou činnost o komunitní aktivismus. V době, kdy 

neoliberální režim (paradoxně) uznal územní práva domorodých skupin, se THOA, 

inspirovaný organizací Oxfam, podílel na založení autonomní Rady domorodých ko-

munit Collasuya (CONAMAQ, Consejo Nacional de Ayllus y Marcas de Collasuyo), která 

sdružuje aymarské a kečuánské komunity jižního Altiplana a do současnosti představuje 

významného aktéra na bolivijské vnitropolitické scéně.19 

V rámci aktivit THOA vydala Cusicanqui v roce 1984 svou první rozsáhlejší práci 

Utlačovaní, ale neporažení (Oprimidos pero no vencidos),20 věnovanou protikoloniální-

mu odboji andských Indiánů v letech 1900–1980. Pro formování její vize dekoloniální 

praxe byl ovšem klíčový výzkum anarchosyndikalistických skupin, které působily v La 

Pazu v prvních desetiletích 20. století.21 Fungování autonomních řemeslnických cechů, 

jejich rovnostářství, humanismus, propojení intelektuální a manuální práce a zároveň 

jejich prosíťování a spolupráce s domorodými komunitami se stalo Cusicanqui inspirací 

jak pro promýšlení konceptů, týkajících se identity, tak pro její pozdější aktivistickou 

činnost v Colectivx Ch’ixi.

Libertariánští řemeslníci: andský anarchosyndikalismus

Bolivijský anarchismus a anarchismus v andských zemích obecně je pozoruhodný hned 

z několika důvodů. Přestože se jedná o ideový směr, který do oblasti přinesli evropští 

imigranti, zapustil anarchismus mezi domorodými pracujícími mnohem hlubší kořeny 

než různé varianty marxismu22 jednak proto, že jeho rovnostářský a autonomistický 

étos, odmítající autoritu koloniálního státu, rezonoval s antikoloniálními praktikami 

domorodých komunit, jednak proto, že na rozdíl od marxismu nebyl zatížen vazbami 

na mocenské struktury koloniálních elit. Postoj k marxismu formuloval v sedmdesá-

19  Silvia Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible. Ensayos desde un presente en crisis (Buenos 
Aires: Tinta Limón, 2018), s. 137.
20  Silvia Rivera Cusicanqui, Oprimidos pero no vencidos: Luchas del campesinado aymara y 
qhechwa 1900–1980 (La Paz: Hisbol-CSUTCB, 1984). Cusicanqui měla problém najít vydavatele, 
který by byl ochoten knihu publikovat, jednalo se o tabuizované téma, jímž Cusicanqui údajně 
otvírala staré rány a rozdmýchávala neshody. Viz Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, s. 115. 
21  Cusicanqui, Lehm, Los artesanos libertarios.
22  Geoffroy de Laforcade, „Indigenity, Gender, and Resistance: Critique and Contemporaneity of 
Bolivian Anarchism in the Historical Imagination of Silvia Rivera Cusicanqui“, Anarchist Studies 
28, č. 2 (2020), s. 14.



Jana Jetmarová

86

tých letech Fausto Reinaga, přední myslitel aymarského etnoemancipačního hnutí. 

Marxismus považoval za cizí ideologii, jejíž aplikace je jen jednou z forem kulturní 

kolonizace Indiánů, kteří disponují vlastními tisíciletými modely sociální spravedlnosti 

a Marxe nepotřebují. Reinagův požadavek radikální dekolonizace, vyjádřený heslem 

„ani Marx, ani Kristus“ (Ni Marx, ni Cristo),23 rezonuje s antiautoritářským ideálem 

andských anarchosyndikalistů „Ani bůh, ani vlast“ (Ni dios, ni patria).24 

Myšlenky anarchismu se v bolivijských Andách začaly šířit v prvních desetiletích 

20. století. Anarchosyndikalismus byl jednou z reakcí na sílící projevy vykořisťování 

a útlaku, které s sebou přinesla konsolidace liberálního modelu kapitalismu, jehož 

hlavním motorem byla masivní těžba cínové rudy.25 V Bolívii se zformovala pestrá 

paleta anarchosyndikalistických skupin, sdružených do místních federací FOL (Místní 

dělnická federace, Federación Obrera Local ), SFOV (Odborový svaz žen různých profesí, 

Sindicato Femenino de Oficios Varios) a FOF (Ženský dělnický svaz, Federación Obrera 

Femenina). Tyto federace byly propojeny s dalšími anarchistickými skupinami a fede-

racemi v Chile, Argentině a dále napříč Latinskou Amerikou.26

Přestože anarchosyndikalistické skupiny řemeslníků působily primárně v městském 

prostředí, disponovaly silnými vazbami na domorodé komunity ayllu, se kterými se 

v některých případech překrývaly z hlediska teritoriální příslušnosti, příbuzenských 

vazeb nebo sféry činnosti či obchodu.27 Řemeslnické cechy tak byly infikovány principy 

reciprocity a komunitarismu, charakteristickými pro andská ayllu. Cusicanqui rozkryla 

rozsáhlou síť propojující městské anarchosyndikalistické skupiny s téměř čtyřmi sty 

domorodými komunitami Altiplana, která kombinovala univerzalistické a zároveň 

komunitní principy organizace a spolupráce a která se v některých případech chovala 

jako autonomní „stát ve státě“.28 Některé skupiny dokonce nebyly ani součástí FOL, 

ale byly napojeny na komunitní síť „zmocněných náčelníků“29 (caciques apoderados), 

nebo, jako tomu bylo v případě řeznického cechu, využívaly v odporu proti státnímu 

23  Reinaga, La Revolución India.
24  Cusicanqui, Lehm. Los artesanos libertarios, s. 257, Cusicanqui, Silvia Rivera, „Comunalidades 
anarquistas. Una aproximación testimonial“, in Repensar el anarquismo en América Latina. 
Historias, epistemes, luchas y otras formas de organización, ed. Javier Ruiz (Olympia, Wash.: 115 
Legion, 2020), s. 127.
25  Cusicanqui, Lehm, Los artesanos libertarios, s. 22.
26  Cusicanqui, Lehm, Los artesanos libertarios, s. 24.
27  Cusicanqui, „Comunalidades“, s. 125–126.
28  Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, s. 136.
29  Jednalo se o vybrané představitele andských komunit, kteří byli pro své schopnosti pověřeni 
k vyjednávání se státem zejména v záležitostech prokazování teritoriálních práv konkrétních ayllu. 
THOA zrekonstruoval příběh jednoho z nejvýznamnějších pověřených náčelníků Santose Marka 
T’uly, viz Tomás Huanca Laura, El indio Santos Marka T’ula, cacique principal de los Ayllus de 
Qallapa y apoderado general de las comunidades originarias de la república (La Paz: THOA, 1986).



Silvia Rivera Cusicanqui

87

vměšování oba prostory současně, jak městské anarchosyndikalistické federace, tak 

sítě domorodých komunit.30 

Anarchosyndikalisté sdíleli s Indiány zkušenost útlaku, vykořisťování a margina-

lizace. Jak původní obyvatelé, tak městští řemeslníci čelili rasismu ze strany dobových 

společenských elit.31 Q’aras, městské vyšší třídy, považovaly Aymary a Kečuánce za 

primitivní, necivilizovatelnou masu a pasivní ahistorické objekty odsouzené k pomalé-

mu zániku. Řemeslníci, obvykle pocházející z první generace míšenců32 na liminálním 

pomezí mezi andskými komunitami a městem,33 byli přehlíženi jako cholos, lidé druhé 

kategorie, které jakožto manuálně pracující znevýhodňovala kromě etnického původu 

i třídní příslušnost.34 

Etnický a třídní aspekt se odrazil i v chápání aymarského pojmu q’ara, který Indiáni 

a cholos užívali pro označení městských elit. V původním smyslu slova q’ara znamená 

nahý, oloupaný nebo oholený. Přeneseně začal být výraz q’ara užíván pro označení 

Evropanů, lidí se světlou pokožkou a – viděno očima původních obyvatel – lidí nahých 

kulturně. Vlivem koloniální zkušenosti se na výraz q’ara navrstvily další významy: 

lidé bezohlední, sobečtí, zneužívající, toužící po moci a majetku. Anarchosyndikalisté 

sémanticky posunuli výraz q’ara třídním směrem: q’ara je někdo, kdo žije z cizí práce,35 

kapitalista nebo zlatá mládež (hijos de los ricos).36

Anarchosyndikalistické skupiny, stejně jako domorodé komunity, se považovaly za 

autonomní jednotky a odmítaly zasahování do svých vnitřních záležitostí. Konkrétně 

se tento postoj realizoval odporem proti placení koloniálních daní a dávek a rezistencí 

proti kontrole ze strany dominantního státu, který, jak upozorňuje Cusicanqui, se choval 

jako „bílý stát“ (Estado q’ara):37 reprezentoval zájmy etnicky a třídně cizích elit a vůči 

původním obyvatelům a neprivilegovaným realizoval kombinaci paternalistických 

30  Cusicanqui, Lehm, Los artesanos libertarios, s. 265–266.
31  Bolivijské elity své výsadní postavení odvozovaly nejen od socioekonomického statusu, ale 
také od údajné evropské descendence.
32  Koncept mísení (mestizace) je v andských zemích a Latinské Americe obecně chápán primárně 
v kulturní rovině. Jako ideologický konstrukt, na němž byl později postaven projekt bolivijské 
státnosti, sloužil primárně k dekulturaci původního obyvatelstva a k legitimizaci strukturálních 
nerovností bolivijské společnosti (jak bude rozvedeno dále v souvislosti s kritikou bolivijského 
nacionalismu Silvie Rivery Cusicanqui). Kritické reflexe mestizace lze nalézt i u dalších před-
stavitelek latinskoamerického dekoloniálního myšlení, viz např. Gloria Anzaldúa, Borderlands. La 
Frontera: The New Mestiza (San Francisco: Aunt Lute Books, 1987) nebo Maria Lugones, „Purity, 
Impurity and Separation“. Signs 19, č. 2 (1994) s. 458–479. 
33  Laforcade, „Indigeneity, Gender and Resistance“, s. 29.
34  Cusicanqui, Lehm, Los artesanos libertarios, s. 266.
35  Cusicanqui, „Comunalidades“, s. 130.
36  Cusicanqui, Lehm, Los artesanos libertarios, s. 208, 268. V současné době výraz q’ara nabyl 
i ekologické dimenze: q’ara je někdo, kdo nerespektuje matku Zemi a princip udržitelného života.
37  Cusicanqui, „Comunalidades“, s. 127.



Jana Jetmarová

88

politik a represí.38 Proto začali anarchosyndikalisté a andští Indiáni spolupracovat 

a společně rozvíjet vzájemně obohacující agendu. Anarchosyndikalisté podporovali 

indiánské komunity v boji proti vyvlastňování půdy ze strany rozšiřujících se latifun-

dií, zapojili se např. do rebelie v Chayantě (jedné z největších domorodých mobilizací 

v moderní bolivijské historii, při níž více než 10 tisíc vzbouřenců napadlo haciendy na 

centrálním Altiplanu).39 Indiáni byli naproti tomu inkorporováni do hnutí pracujících 

(Zástupci domorodých komunit se v roce 1927 zúčastnili Třetího dělnického kongresu 

v Oruru).40 Městští anarchisté začali překládat texty klasiků anarchismu do aymarštiny 

a kečuánštiny.41 

Anarchosyndikalisté navíc vytvářeli solidární sítě s dalšími neprivilegovanými 

skupinami. Podporovali boje námezdních dělníků za osmihodinovou pracovní dobu, 

zapojovali se do protestů proti zneužívání pracujících ze strany důlních korporací, la-

tifundistů a dalších proponentů kapitálu napříč Bolívií. Požadovali uznání občanských 

práv pracujících a domorodé většiny (domorodí obyvatelé Bolívie a ženy získali plná 

občanská práva teprve v roce 195242) a jako antimilitaristé vystupovali proti násilnému 

verbování původních obyvatel do války o Chaco (1932–1935).43

Anarchosyndikalisté rozvíjeli dekoloniální praxi prostřednictvím vytváření auto-

nomních forem vědění. Jejich poznání bylo založeno na „postavě řemeslníka-intelektuála, 

jehož zalíbení v četbě a láska k umění a k duchovním výdobytkům lidských bytostí se 

snoubí s uznáním manuální práce jako nejvyššího projevu individuální a kolektivní 

tvořivosti“. 44 Díky internacionálním sítím napříč Latinskou Amerikou se do rukou 

bolivijských anarchosyndikalistů poměrně záhy dostaly španělské překlady Proud-

hona, Recluse, Bakunina či Kropotkina.45 Jak v rámci FOL, tak v rámci jednotlivých 

autonomních skupin se zřizovaly knihovny a probíhaly vzdělávací semináře postavené 

na četbě textů a diskusích o různých teoretických konceptech. Anarchosyndikalistické 

skupiny plnily roli lidových univerzit, jejichž prostřednictvím se v etnicky a třídně 

marginalizovaném prostředí vytvářely a reprodukovaly subverzivní formy vědění, 

postavené na idejích rovnostářství a humanismu.46 

38  Cusicanqui, „Comunalidades“, s. 127.
39  Laforcade, „Indigeneity, Gender and Resistance“, s. 32.
40  Guillermo Lora, Historia del movimiento obrero boliviano 1923–1933 (La Paz: Editorial Los 
amigos del libro, 1970).
41  Laforcade, „Indigeneity, Gender and Resistance“, s. 32.
42  Cristina Rojas, „Ciudadanía indígena: luchas históricas por la igualdad y la diferencia colonial 
en Bolivia“. Cuadernos de Antropología Social 17, č. 42 (2015), s. 26.
43  Laforcade, „Indigeneity, Gender and Resistance“, s. 36.
44  Cusicanqui, Lehm, Los artesanos libertarios, s. 276.
45  Cusicanqui, Lehm, Los artesanos libertarios, s. 23. Knihy se díky prosíťování anarchistických 
skupin dostaly do Bolívie pravděpodobně přes Argentinu. 
46  Cusicanqui, Lehm, Los artesanos libertarios, s. 189.



Silvia Rivera Cusicanqui

89

Zatímco agenda anarchosyndikalistů-mužů byla zakotvena v ideových aspektech 

doktríny, anarchosyndikalistky vycházely spíše z každodenní zkušenosti, prostřednictvím 

které identifikovaly strukturální nerovnosti bolivijské společnosti a kterou přetvářely 

na mocné politikum.47 Květinářky, kulinářky, mlékařky, drobné obchodnice cestující po 

Altiplanu a další ženy, sdružené do autonomních cechů, vycházely z indiánské tradice 

využívání a obsazování městského prostoru prostřednictvím obchodu a nejrůznějších 

služeb.48 Jako primární dodavatelky potravin do měst měly anarchosyndikalistky poměrně 

silné vyjednávací pozice. Ústřední roli v jejich politikách hrála tržiště. Představovala 

prostor pro setkávání, komunikaci a vytváření sociálních vazeb mezi ženami, zároveň se 

ale stávala i prostorem konfrontace s představiteli státu a jejich machistickými excesy.49 

Tím, že se cíleně snažily o fyzické i symbolické ovládnutí městských tržišť, navázaly 

anarchosyndikalistky na strategii, užívanou od koloniálních dob, kdy se domorodé ko-

munity „naučily využívat trh, aby zabránily tomu, aby trh využíval je“.50 Oproti západní 

logice trhu jako místa konkurenčního boje se andská tržiště proměnila v prostory, kde 

ženy naopak vytvářely solidární vazby a artikulovaly společný zájem a kde se indivi-

duální (obchodní) zájmy a potřeby žen realizovaly v souladu s kolektivistickým étosem 

anarchosyndikalistických skupin.51

Anarchosyndikalistky, Indiánky nebo míšenky cholas narážely v městském prostředí 

na několik úrovní diskriminace: čelily exkluzi na etnickém, třídním i genderovém zá-

kladě. Četné konfrontace s dominantní kreolskou kastou,52 týkající se zcela prozaických 

bariér (např. nařízení, které zakazovalo míšenkám jezdit tramvajemi s koši se zbožím, 

aby „neobtěžovaly bílé dámy“53), vedly u anarchosyndikalistek nejen k radikálním 

protestním akcím, ale také k formulaci požadavku plných občanských práv u diskri-

minované a vyloučené indiánské a míšenecké většiny. Anarchistické myšlenky přispěly 

k osvobození potenciálu žen, které se staly významným a rovnocenným aktérem v boji 

po boku mužů, aniž by při tom musely rezignovat na vlastní specifičnost.54 

47  Cusicanqui, Lehm, Los artesanos libertarios, s. 269.
48  Cusicanqui, „Comunalidades“, s. 124.
49  Cusicanqui, Lehm, Los artesanos libertarios, s. 270.
50  Silvia Rivera Cusicanqui, Bill Weinberg, „Indigenous Anarchist Critique of Bolivia ‚Indigenous 
State‘“, Countervortex 8. 6. 2014, https://countervortex.org/silvia-rivera-cusicanqui/.
51  Cusicanqui, Lehm, Los artesanos libertarios, s. 270.
52  Výraz kasta zde užívám záměrně v souvislosti s historicky zakořeněnou hierarchizací andské 
společnosti. V koloniálním období se jako kreolové označovali potomci Španělů, narození na 
americkém kontinentu, později se pojem kreol stal synonymem pro představitele mocenské elity, 
kteří své výsadní postavení odvozovali mimo jiné poukazem na svůj (často pouze hypotetický) 
evropský původ. Viz Jana Jetmarová, „Volveré y seré millones…¡Carajo! Aymarský nacionalismus 
v gellnerovské perspektivě“, in Původní obyvatelé a globalizace, ed. Lívia Šavelková, Jana Jetma-
rová a Tomáš Boukal (Červený Kostelec: Pavel Mervart, 2021), s. 400–404.
53  Cusicanqui, Lehm, Los artesanos libertarios, s. 271.
54  Cusicanqui, Lehm, Los artesanos libertarios, s. 157–158.



Jana Jetmarová

90

Po politickém převratu v roce 1952 začal bolivijský stát budovat korporativistický 

režim, postavený na státem řízené unionizaci. Nově zřizované dělnické a rolnické od-

borové organizace měly spolu s masivní pošpanělšťující alfabetizační kampaní přispět 

k postupnému vymazání etnických identit a vytvoření etnicky homogenního bolivijského 

národa, zároveň měly prostřednictvím dosazených funkcionářů zajistit kontrolu státu nad 

potenciálně subverzivními a politicky neloajálními skupinami. Zpolitizované odborové 

hnutí anarchosyndikalistické federace částečně pohltilo prostřednictvím COB (Bolivij-

ská dělnická centrála, Central Obrera Boliviana), částečně je dezintegrovalo.55 Nejdéle 

vydržela ženská federace FOF, která přežila až do roku 1964.56 Na několik následujících 

desetiletí anarchosyndikalistické hnutí v Bolívii zaniklo. Nezaniklo ale anarchistické 

myšlení. První autonomní skupiny, explicitně navazující na tradici anarchosyndika-

lismu počátku 20. století, se znovuobjevily v devadesátých letech.57

Qhip nayr uñtasis sarnaqapxañani: dekolonizace časoprostoru

Na začátku devadesátých let Cusicanqui opustila THOA a na základě zkušeností z vý-

zkumů a z aktivistické činnosti začala rozpracovávat vlastní pojetí dekoloniální teorie 

a praxe. Represivní politiky vojenských režimů šedesátých a sedmdesátých let vystří-

dala v polovině osmdesátých let neoliberální transformace země,58 která sice na jednu 

stranu využívala líbivý, demokratický a multikulturní nátěr, na druhou stranu ale pro 

většinu Bolivijců znamenala drastický propad životní úrovně. Permanentní protesty 

nejrůznějších sektorů bolivijské společnosti stát řešil pomocí vodních děl, slzného 

55  Angel Capelletti, El anarquismo en América Latina (Caracas: Biblioteca Ayacucho, 1990), 
s. XCVII.
56  Ineke Dibbits, Polleras libertarias: federación obrera femenina 1927–1965 (La Paz: Hisbol, 1989).
57  Jana Jetmarová, „‚We are Indians, Whores and Lesbians, Revolted and Twined Together.‘ De-
colonial Feminism in Bolivia“. Ethnologia Actualis 62, č. 1 (2022), s. 28–61.
58  V druhé polovině osmdesátých let prošla Bolívie radikální neoliberální transformací. Státní 
podniky byly postupně zeštíhleny a zprivatizovány, odborové hnutí bylo fakticky zdecimováno. 
V důsledku masivního propouštění narostla nezaměstnanost a šedá ekonomika. Na konci osm-
desátých let pracovaly téměř tři čtvrtiny městské pracovní síly v neformálním sektoru. Další tisíce 
nezaměstnaných hledaly obživu v Chaparé, tradiční oblasti pěstování koky. Stát byl postupně 
demontován, veřejný prostor začaly obsazovat soukromé subjekty. V průběhu devadesátých let 
došlo k sérii legislativních úprav, jejichž cílem byla decentralizace státní moci, zároveň ale měly 
poskytnout asociální ekonomické politice státu líbivý progresivní, multikulturní image (jako 
jedna z prvních zemí podepsala Bolívie v roce 1991 Konvenci ILO o právech domorodých skupin, 
v nové ústavě se definovala jako multikulturní a plurietnický stát, uznala teritoriální a částečně 
i spolitická práva ayllu a domorodých komunit atd.). Tyto kroky nezamýšleně vedly k postupné 
politické emancipaci neprivilegované většiny, díky níž se mohlo konsolidovat hnutí MAS (Hnutí 
za socialismus, Movimiento al Socialismo), a k masovým protestním mobilizacím, jež v roce 2005 
vedly k další změně politického směřování Bolívie. Viz Jana Jetmarová, Bolívie: Vzestup indigenní 
politiky a vláda Evo Moralese (Pardubice: Univerzita Pardubice, 2013).



Silvia Rivera Cusicanqui

91

plynu a gumových projektilů.59 Viděno očima neprivilegovaných, útlak přetrvával, jen 

na sebe vzal jinou podobu.

V této době Cusicanqui rozpracovala svou vizi kolonialismu jako opakovaně se repro-

dukující struktury. Cusicanqui dekolonizuje samotnou metodologii poznání: vychází 

z andských epistemologií, jež jsou postaveny na specifickém chápání časoprostoru, 

které se řídí zcela odlišnou logikou než dominantní západní model lineární časovos-

ti. Aymarský výraz pro minulost je složený ze slov nayra (oko) a pacha (čas, prostor). 

Nayrapacha (minulost) je časoprostor, který máme před očima, který je nám známý. 

Naproti tomu budoucnost je vyjádřená výrazem q’ipi, nákladem starostí, který nám 

číhá za zády (qhipha) a který by, pokud by byl před nás navršen, představoval nepře-

konatelnou bariéru.60 Bylo by ale chybou se domnívat, že odlišné pojetí času v aymar-

ské epistemologii znamená pouze to, že pomyslný pozorovatel na časové ose couvá, 

čelem otočen k minulosti a zády k budoucnosti. Tato představa vychází z lineárního 

pojetí času, které je Aymarům cizí a Cusicanqui jej odmítá jako koncept, vycházející 

z hegemonní západní epistemologie. Vztah minulosti, přítomnosti a budoucnosti je 

odlišný a má dynamický charakter. Aymarské rčení Qhip nayr uñtasis sarnaqapxañani 

61 vyjadřuje perspektivu pozorovatele, který je zakotven v přítomnosti, jež je pro něj 

jedinou skutečně existující časovou rovinou, ale je si vědom toho, že minulost, kterou 

má před očima, permanentně tvoří zárodky budoucnosti v neustálém cyklu. V rámci 

této časovosti „neexistuje žádné ‚post‘ ani ‚pre‘, není ani lineární, ani teleologická, po-

hybuje se v cyklech a spirálách, které určují směr, ale nepřestávají se vracet do stejného 

bodu…“.62 Historie podle Cusicanqui představuje cyklickou reaktualizaci minulosti 

v přítomném čase.63 

Viděn touto logikou, není kolonialismus pouhou etapou bolivijských dějin. Repro-

dukuje se v převrstvujících se cyklech, může na sebe brát různé podoby, jeho podstata 

však zůstává stejná.64 Představuje „strukturu, étos a typ kultury, které se reprodukují 

prostřednictvím útlaku a umlčování, navzdory pokusům o radikální transformaci ze 

strany politických nebo intelektuálních elit, ať už se jedná o jejich liberální, populistickou 

nebo indigenistickou (marxistickou) verzi“.65 V andské kosmovizi66 se v rámci cyklicky 

59  Benjamin Kohl, „Challenges to Neoliberal Hegemony in Bolivia“. Antipode 38, č. 2 (2006), 
s. 304–326.
60  Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, s. 84–85.
61  Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, s. 84.
62  Cusicanqui, Ch’ixinakax utxiwa, s. 54–55.
63  Cusicanqui, „Comunalidades“, s. 125.
64  Silvia Rivera Cusicanqui, „La Raíz: Colonizadores y colonizados“, in Violencias encubiertas en 
Bolivia, ed. Xavier Albó a Raul Barrios (La Paz: Mirada Salvaje, 2010), s. 27–142.
65  Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, s. 25.
66  Pojem kosmovize užívám dle Johanna Broda, „Astronomy, Cosmovisión and Ideology in Pre-His-



Jana Jetmarová

92

se reprodukující časoprostorové spirály dialekticky střetávají cykly útlaku a resistence, 

umlčování a rebelie. Andský pojem Pachacuti v tomto smyslu představuje zlomový bod 

v časoprostoru, konec jednoho cyklu a začátek dalšího, který může (ale také nemusí) 

znamenat radikální proměnu světa (chápaného jako kontinuum člověk-příroda), ale 

může přinést i regres a opakování předchozích cyklů.67

Radikální dekoloniální praxe v bolivijských Andách je zakotvena právě v cyklické 

časovosti. Na počátku devadesátých let v Bolívii operovala guerrillová skupina EGTK 

(Partyzánská armáda Tupaka Katariho, Ejército Guerrillero Tupak Katari), která se 

pokusila o ozbrojený boj proti strukturám státu. Felipe Quispe,68 jeden ze zakladatelů 

skupiny, sepsal programový manifest EGTK v podobě rekonstrukce historického povstání 

Tupaka Katariho (1781) úhlem pohledu domorodých Aymarů. Kniha Tupak Katari vive 

y vuelve, ¡Carajo! (Tupak Katari žije a vrátí se, sakra!)69 předkládá nejen subverzivní 

obraz historických událostí očima poražených, ale především podrobný návod na to, 

jak vést indiánské povstání pomocí stejných nástrojů, jaké užíval Tupak Katari. To, že 

se v lineárním chápání časovosti jedná o příběh, který se odehrál před více než 200 lety, 

nehraje roli: Tupak Katari je ve své potencialitě neustále přítomný, žije v časoprostorové 

spirále a vrací se, aby realizoval Pachacuti, proměnu světa. (V devadesátých letech 

byla představa počátku nového kosmického cyklu vztahována i k pětisetletému výročí 

evropské invaze na americké kontinenty.)

V perspektivě qhip nayr uñtasis sarnaqapxañani jsou vzpomínky na domorodou 

Ameriku, španělskou conquistu, kolonizaci, republikánský kapitalismus i paternalistický 

nacionalismus součástí téže multičasové dimenze, kterou Cusicanqui nazývá „simul-

taneita heterogenních časových rovin“70 a která je postavena na „logice rekombinace 

různých horizontů, které se v každém okamžiku našeho života střetávají jako vrstvy 

různorodých minulostí“.71 Cusicanqui explicitně navazuje na myšlenky mexického 

básníka Octavia Paze: „v naší zemi se střetává, prolíná nebo vzájemně zcela ignoruje 

několik epoch, na tom samém místě nebo vzdáleny jen několik málo kilometrů od 

sebe […] Staré časy nikdy zcela nezmizí, a všechny rány, byť by byly sebedávnější, do-

sud krvácejí.“72 Kolonialismus jako struktura je zakotven v habitu, který vychází z této 

multičasovosti a který působí na mysli a těla Indiánů, jež nálepkuje jako fyziologicky 

panic Mesoamerica“. Annals of the New York Academy of Sciences 385, č. 1 (1982).
67  Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, s. 84.
68  Jana Jetmarová, „Kondor, který neumírá: Felipe Quispe Huanca“, in Na křídlech aztéckého 
orla, ed. Tomáš Boukal, Adam Horálek a Tomáš Retka (Praha: Dauphin, 2022–2023), s. 72–100.
69  Felipe Quispe Huanca, ¡Tupaj Katari vive y vuelve, Carajo! (La Paz: Ediciones ofensiva roja, 1990).
70  Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, s. 76
71  Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, s. 77.
72  Octavio Paz, El laberinto de la soledad (Madrid: Fondo de Cultura Económica de España, 1998), 



Silvia Rivera Cusicanqui

93

odlišné ne-lidi (čímž aktivuje koloniální horizont), lidi necivilizované a evolučně zaostalé 

(republikánský horizont), premoderní (paternalisticko-nacionalistický horizont) nebo 

jako folkloristicky emblematické ekoindiány (moralesovský horizont).

Bolivijský nacionalismus a vnitřní kolonialismus

Odolnost koloniálního étosu vychází podle Cusicanqui z jeho hluboké internalizace: „vnitřní 

a zvnitřnělý kolonialismus vůči indiánskému světu je v Bolívii tak silně zakořeněný, že 

jsme se sami stali architekty vlastní kolonizace.“73 Chápáním vnitřního (zvnitřnělého)74 

kolonialismu (colonialismo interno, colonialismo internalizado) Cusicanqui navazuje 

na myšlenkovou tradici, sahající k W. E. B. Du Boisovi nebo Franzi Fanonovi. Jádrem 

vnitřního (a zvnitřnělého) kolonialismu je přijetí koloniálních (západních) epistemologií, 

sociálních hierarchií, ekonomických systémů a estetik, které vycházejí z téhož principu 

– popírání všeho indiánského. Domorodá historie, kultura i samotní původní obyvatelé 

jsou vnímáni (a manipulováni k tomu, vnímat sami sebe) jako pasivní, ahistorické objekty, 

které je nutné zcivilizovat, hygienizovat, vzdělávat, zkrátka přizpůsobit západnímu pojetí 

modernity. Vnitřní a zvnitřnělý kolonialismus prostupuje nejen oficiální ideologii státu 

(ať už se jedná o režimy postavené na korporativistickém nacionalismu, neoliberalismu 

nebo moralesovském socialismu), ale je zakořeněn i v každodenní praxi a jako takový 

formuje na různých rovinách sociální strukturu bolivijské společnosti (Cusicanqui na-

cházela prvky zvnitřnělého kolonialismu i u tak antisystémových a egalitářských skupin, 

jakými byli městští anarchosyndikalisté). Vztah mezi vnitřním a zvnitřnělým kolonia-

lismem působí jako sebezesilující zpětnovazebná smyčka: internalizace kolonialismu 

vede k upevňování koloniálních struktur a hierarchií, které se zpětně prostřednictvím 

koloniální indoktrinace dále reprodukují a zvnitřňují. 

Principy vnitřního kolonialismu stojí podle Cusicanqui v základech ideologie mo-

derního bolivijského nacionalismu, která byla vytvořena do značné míry uměle po poli-

tickém převratu v roce 1952, kdy se vládnoucí elita rozhodla dosavadní pseudofeudální  

Bolívii („heterogenní konglomerát, s různými úrovněmi rozvoje, bez jazykové jednoty“75)  

s. 2, též Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, s. 19–20.
73  Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, s. 98.
74  Jako vnitřní kolonialismus (colonialismo interno) Cusicanqui označuje opresivní mechanismy, 
vycházející ze strukturálního nastavení a „habitu“ bolivijské společnosti. Zvnitřnělý kolonialismus 
(colonialismo internalizado) naproti tomu představuje individuální internalizaci a legitimizaci 
těchto mechanismů: „Kolonialismus by nemohl být tak účinný, nebýt toho, že jsme si sami do 
sebe vložili svého nepřítele.“ Viz Silvia Rivera Cusicanqui: „Lo indio es parte de la modernidad, 
no es una tradición estancada.“ Facultad de Ciencias Sociales, Universidad de Chile. Přístup 
20. 10. 2024, https://facso.uchile.cl/noticias/85824/lo-indio-es-parte-de-la-modernidad-no-es-
una-tradicion-estancada.
75  Gaia Makaran Kubis, „El nacionalismo étnico en los Andes. El caso de los Aymaras bolivianos.“ 



Jana Jetmarová

94

přetvořit na moderní národní stát západního střihu. K tomu bylo potřeba vytvořit etnicky 

homogenní bolivijský národ, jehož ikonickými občany se měli stát mestici (míšenci), 

jejichž etnické identity budou vymazány a nahrazeny identitou třídní. Od padesátých 

let byly organizovány alfabetizační kampaně s cílem pošpanělštit Indiány, zároveň 

proběhla (ne vždy zcela úspěšná) unionizace domorodých komunit, jež měla zajistit 

přímou kontrolu státu nad původními obyvateli Altiplana. Byl vytvořen moderní boli-

vijský národní mýtus, který sice odkazoval k předkontaktní historii země a do pante-

onu národních hrdinů zařadil vedle kreolů-„osvoboditelů“ Simóna Bolívara a Antonia 

José de Sucre i aymarské rebely Tupaka Katariho nebo Zárate Willku, ostentativně se 

ale distancoval od soudobých Indiánů, pro jejichž etnicitu a kulturu nebylo v moderní 

národní ikonografii místo.76 

Cílem těchto politik bylo podle Cusicanqui vytvořit představu „maskulinního, zá-

padního a křesťanského státu, tzn. státu bílého, homogenního a individualistického, 

postaveného na moderním modelu patriarchální nukleární rodiny“.77 Tento model 

nebyl ani zdaleka geopoliticky neutrální. Přestože korporativistický režim padesátých 

let78 užíval revoluční, až téměř marxistický nátěr, ve skutečnosti usiloval o westernizaci 

Bolívie a o šíření „amerického způsobu života“.79 V prvních desetiletích studené války 

se v Latinské Americe konsolidovala pozice Spojených států amerických, Latinská 

Amerika se na dlouhá následující desetiletí měla stát jejich pomyslným zadním dvor-

kem. V obavě z toho, aby Bolívie nenásledovala příkladu Kuby, asistovaly Spojené státy 

korporativistickému režimu prostřednictvím nejrůznějších podpůrných programů 

v oblasti zdravotnictví, školství, rozvoje infrastruktury atd., jejichž společným dekla-

rovaným cílem bylo zvýšení životní úrovně a celková modernizace země, paralelně ale 

USA rozvíjelo osvědčené neokoloniální ekonomické politiky. Propagace coca coly nebo 

šíření rockové hudby a hollywoodských filmů ovšem bylo, jak Cusicanqui upozorňuje, 

paradoxně interpretováno jako ztělesnění triumfující modernity a racionality.80 Servilní 

přejímání západního životního stylu ze strany bolivijských elit se stalo jednak převo-

dovou pákou ekonomických (neo)koloniálních zájmů Západu, jednak vytvářelo další 

formy vnitřního kolonialismu vůči domorodým obyvatelům.

Aby se Indiáni mohli stát součástí moderního bolivijského národa, bylo třeba jim 

„pomoci“: zcivilizovat je, celkově pozvednout jejich životní úroveň a vnutit jim západní 

(euroamerický) životní styl. V rámci modernizace venkova byly vedeny osvětové a hygie

Latinoamérica: Revista de los Estudios Latinoamericanos 49, č. 2 (2009), s. 51.
76  Jetmarová, „Volveré y seré millones…“, s. 395–434.
77  Silvia Rivera Cusicanqui, Sociología de la imagen. Miradas ch’ixi desde la historia andina 
(Buenos Aires: Tinta Limón, 2015), s. 96.
78  Korporativistický režim v Bolívii fungoval v rozmezí let 1952–1964, kdy byl vystřídán sérií 
vojenských junt a diktatur.
79  Cusicanqui, Sociología de la imagen, s. 104.
80  Cusicanqui, Sociología de la imagen, s. 94–95.



Silvia Rivera Cusicanqui

95

nizační kampaně, jejichž prostřednictvím stát pronikal do indiánských domácností 

a „diagnostikoval jejich zvyklosti a praktiky […] jako nehygienické a domorodé komunity 

stigmatizoval jako postižené celou řadou sociálních patologií“.81 Hygienizační diskurz, 

prezentující Indiány jako nositele potenciálních patogenů, působil jednak jako nástroj 

vnitřního kolonialismu, jednak upevňoval a násobil stávající společenské hierarchie: 

santacruzský oligarcha Ñuflo Chávez Ortiz před tím, než s nimi zasedl ke společnému 

jednání, nechával indiánské odborářské delegáty postříkat DDT.82 

Dekulturace Indiánů, která byla vedena pod záminkou zvyšování jejich životní úrovně, 

spočívala rovněž ve vnucení západního, buržoazního modelu rodiny s jeho patriar-

chálním způsobem genderové dělby rolí muže jako živitele a ženy jako hospodyně, na 

jejíž bedra padla narůstající agenda související s hygienizací domácnosti a jejích členů.83 

Státem provozované a severoamerickým hegemonem dotované modernizační biopo-

litiky měly ambice proniknout do nejintimnějších sfér života Indiánů a tím je přimět 

ke zvnitřnění nacionalistické (koloniální) ideologie, která měla proniknout do jejich 

každodennosti a stát se stejně neviditelnou a přirozenou jako vzduch, který dýchali.84

Nacionalistické politiky podle Cusicanqui vnímaly Indiány jako ahistorické objekty, 

nikoli jako subjekty a tvůrce vlastní historicity. Tento princip prostupuje napříč dalšími 

ideologickými modifikacemi (cykly) bolivijského nacionalismu. V souvislosti s neolibe-

rální transformací v osmdesátých a devadesátých letech byl zastaralý koncept etnicky 

homogenního bolivijského národa (který se nikdy nepodařilo realizovat) nahrazen další 

verzí nacionální modernity: představou národa multikulturního. S existencí domorodých 

obyvatel (kteří nejevili ochotu vymizet) se bolivijské elity tentokrát vypořádaly tak, 

že je onálepkovaly jako státem respektované minority. Bolivijský multikulturalismus 

devadesátých let ovšem Cusicanqui označuje jako „multikulturalismus ornamentální 

a symbolický, využívající formulí jako etnoturismus a ekoturismus, což byly instituce, 

které ve skutečnosti teatralizovaly status původních obyvatel a využívaly je jako bytosti 

zakotvené v minulosti a neschopné ujmout se řízení vlastního osudu“.85 

I multikulturalismus fungoval podle Cusicanqui jako nový cyklus vnitřní i vnější 

(neo)kolonizace. Multikulturní agenda sice uznala práva domorodých komunit, zá-

roveň ale zneviditelňovala a vylučovala smíšené a akulturované skupiny na liminálním 

pomezí86 mezi městem a venkovem, v nově osídlovaných zónách východních nížin, 

v hornických oblastech atd., které ale představovaly většinu kečuánsky a aymarsky 

hovořící populace v Bolívii a jejichž etnicita (a související kulturní a teritoriální práva) 

81  Cusicanqui, Sociología de la imagen, s. 102–103.
82  Cusicanqui, Sociología de la imagen, s. 106.
83  Cusicanqui, Sociología de la imagen, s. 102–103.
84  Arnošt Gellner, Národy a nacionalismus, přel. Jiří Markus (Praha: Hříbal, 1993), s. 72.
85  Cusicanqui, Ch’ixinakax utxiwa, s. 58.
86  Laforcade, „Indigeneity, Gender and Resistance“, s. 30.



Jana Jetmarová

96

byla v rámci multikulturních politik systematicky popírána. To umožňovalo „elitám, 

státní technobyrokracii a nevládním organizacím plnit příkazy impéria“87 likvidací 

pěstitelství koky počínaje a privatizací prakticky čehokoli, včetně dešťové vody, kon-

če.88 Tyto hluboce asociální politiky státu, vycházející z implementace neoliberální 

ekonomické politiky, v té době propagované mezinárodními finančními institucemi, 

multikulturalismus navíc legitimizoval tím, že jim svým důrazem na kulturní a lid-

skoprávní agendu propůjčoval zdání humánnosti, pokrokovosti a demokratičnosti. 

Cusicanqui tvrdí, že se změnou politického kurzu Bolívie po roce 2005 na sebe vzaly 

staré principy nacionalistických politik novou tvář. Mestice v roli ikonického občana 

vystřídal Indián, Bolívie se stala multinárodnostním státem, ústavně zaručujícím nejen 

kulturní, ale také politická práva domorodých skupin, k oficiálním symbolům země 

přibyla andská vlajka wiphala. Podle Cusicanqui se ovšem jedná jen o další cyklus 

vnitřní kolonizace, v rámci nějž se simultánně reaktualizují předchozí časové horizonty: 

neoliberální ekonomická politika se svým drancováním přírodních a lidských zdrojů, 

populismus padesátých let, vojenské režimy šedesátých a sedmdesátých let i staletí 

španělského kolonialismu, to vše nyní s etnickým, indiánským nátěrem.

Ekonomický (neo)kolonialismus Západu se podle Cusicanqui v posledních dvou de-

setiletích proměnil v nadvládu kapitálu (státního či soukromého) společností globálního 

Jihu, zejména uskupení BRICS. Přestože jsou jeho následky stejně špatné, „zvláštní 

proces kolektivního hypnotismu nás nutí vnímat oslabování komunitních vazeb, ničení 

lesů a ledovců, likvidaci vnitřního trhu a intenzivní propojení se zahraničním kapitá-

lem jako legitimní a pokrokové“.89 Moralesovské pojetí indiánské Bolívie Cusicanqui 

považuje za „pseudodomorodou masku pro neoliberální extraktivismus ve spojenectví 

s Číňany, Rusy […] Evo Morales je ve skutečnosti proponentem koloniálního, machis-

tického, iracionálního a ekocidního postoje“, který si uzurpoval symbolickou přidanou 

hodnotu sociálních bojů přelomu milénia.90 Je to opět stát (technokratické elity), který 

chápání pokroku a modernity vnucuje objektům svých politik.

Cusicanqui tvrdí, že je třeba překonat koncept státní teritoriality a nacionalistických 

diskurzů, které „nás přesvědčily o tom, že jsme národy, abychom zapomněli na to, že 

jsme ve skutečnosti komunitami“.91 Státní teritorialita se stala prostředkem domestikace 

domorodé jinakosti a nástrojem, který přeměnil indiánskou většinu v menšinu a uzavřel 

ji v geograficky a právně vymezených hranicích, oklešťujících možnosti její autonomie 

87  Cusicanqui, Ch’ixinakax utxiwa, s. 59.
88  Jetmarová, Bolívie, s. 88.
89  Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, s. 105.
90  Rafael Sagárnaga, „Silvia Rivera: ‚descolonizarme es un proceso de todos los días‘“. Los Tiem-
pos 12. 8. 2019, https://www.lostiempos.com/oh/entrevista/20190812/silvia-rivera-descolo-
nizarme-es-proceso-todos-dias.
91  Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, s. 119.



Silvia Rivera Cusicanqui

97

a samosprávy. Je třeba se vymanit ze „svěrací kazajky“92 nacionalistického smýšlení 

a překračovat hranice státní teritoriality: to, co je opravdu reálné, jsou „území vymezená 

krajinou, jezery, řekami a horami“,93 ze kterých vychází sociální paměť nejrůznějších 

kolektivních a individuálních subsistenčních strategií. Jako alternativu k představě 

(multi)národního státu Cusicanqui nabízí „svět bio-regionů, nikoli národů, povodí 

řek, nikoli departmentů nebo provincií, horských hřebenů, nikoli hodnotových řetězců 

a autonomních komunit namísto sociálních hnutí“,94 v němž by se spirála cyklů vnitřní 

kolonizace navrátila do výchozího bodu a umožnila Pachacuti, redefinici a proměnu 

světa.

Ch’ixi a teorie nízké intenzity

Cusicanqui staví svou vizi dekolonizace na propojení teorie a konkrétní dekoloniální 

praxe. Základem je přehodnocení konceptů, spjatých s problematikou identity. Cusica-

nqui kritizuje koncept mestizace, který je podle ní mocensky nevyvážený a postavený 

na jednosměrném kulturním „vybělení“95 (blanqueamiento) Indiánů. Stejně tak odmítá 

myšlenku kulturní hybridizace. Namísto toho navrhuje nový teoretický model pro 

uchopení problematiky bolivijské identity, který označuje jako identitu ch’ixi. 

Aymarský výraz ch’ixi popisuje barvu, která vzniká zdánlivým smísením dvou kon-

trastních barev v drobných skvrnkách nebo tečkách: černé a bílé, červené a zelené 

atd. Barvy v těchto skvrnách se sice ve skutečnosti nikdy nesmísí, z určité vzdále-

nosti ale jejich kombinace představuje novou kvalitu pro naše vnímání. Šedá barva 

ch’ixi, vytvořená kombinací černých a bílých skvrnek, zároveň je i není bílá, je bílá, 

ale současně zahrnuje i  svůj protiklad, černou. Pojem ch’ixi vychází z  domorodé  

epistemologie a sémantiky aymarského jazyka, který nestaví na aristotelské logice, ale  

připouští, že něco může být i nebýt zároveň, tzn. pracuje s logikou „zahrnující třetí 

možnost“.96 

Koncept hybridity je podle Cusicanqui postaven na předpokladu, že smíšením jina-

kostí může vzniknout zcela nová sociokulturní kvalita, schopná harmonicky slučovat 

kulturní rysy svých předků. Koncept ch’ixi naproti tomu navazuje na Zavaletovu před-

stavu „strakaté společnosti“97 (sociedad abigarrada) a připouští „paralelní koexistenci 

množství kulturních odlišností, které se neslučují, ale naopak zůstávají v protikladu 

nebo se vzájemně doplňují. Každá z nich se reprodukuje z hlubin minulosti a k ostatním 

92  Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, s. 119.
93  Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, s. 118.
94  Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, s. 119.
95  Cusicanqui a Pazzarelli, „¡Esas papitas me están mirando! Sivia Rivera Cusicanqui y la textura 
ch’ixi de los mundos“, Revista de antropologia da UFSCar 9, č. 2 (2017), s. 221.
96  Cusicanqui, Ch’ixinakax utxiwa, s. 69.
97  René Zavaleta Mercado, Lo nacional-popular en Bolivia (La Paz: Siglo Veintiuno Editores, 1986).



Jana Jetmarová

98

se vztahuje sporným způsobem.“98 Ch’ixi spojuje indiánský svět s jeho protikladem, se 

kterým se ale nikdy skutečně nesmísí. Identita se formuje v prostoru, který Cusicanqui 

označuje aymarským výrazem taypi. Taypi je střed, místo, v němž se setkávají antago-

nické principy, kde dochází k jejich konfrontaci, ale také k dialogu a kreativní spolu-

práci. Identita ch’ixi je zde tvořena „autopoiezí, která žije ze svých vlastních rozporů: 

je to dialektika bez syntézy, v neustálém pohybu, která subverzivním a vzájemně se 

kontaminujícím způsobem propojuje naše vlastní s cizím“.99 

V rámci prostoru taypi se mohou setkávat principy indiánského a koloniálního světa, 

komunitarismu a individualismu, domorodé a západní epistemologie. Právě z interakce 

protichůdných principů v prostoru taypi vyrůstá podle Cusicanqui alternativní verze 

modernity, která je spontánně vytvářena zezdola, paralelně (a navzdory) vizi (neo)

koloniální, západní modernity, prosazované společenskými elitami. Identita ch’ixi 

Indiány vymaňuje z jejich zdánlivé ahistoričnosti a činí z nich zcela současné, aktivní 

tvůrce vlastní historicity. Stejně jako anarchosyndikalisté před sto lety vytvářeli prostory 

taypi, v rámci nichž vstupovaly do kreativního dialogu principy andského komunita-

rismu a anarchismu, městské modernity a domorodé tradice,100 kombinují současné 

aymarské anarchofeministky principy komunitarismu a individualismu, andského 

šamanismu a punkového protestu.101 Modernita, která vychází z těchto praktik, využívá 

prostory vytvořené kulturou koloniálního invazora, aby je přetvořila v enklávy indián-

ské hegemonie:102 ať už to jsou městská tržiště, která anarchosyndikalistky proměnily 

v místa spolupráce a vytváření solidárních mezikomunitních vazeb, nebo katolická 

rozhlasová vysílání, jejichž prostřednictvím radikální kataristé šířili příběh o indián-

ském rebelu Tupaku Katarim.103

Inspirována autonomními anarchosyndikalistickými skupinami počátku 20. století, 

Cusicanqui se svými žáky a přáteli založila v roce 2008 Colectivx Ch’ixi,104 autonomní 

skupinu, v rámci níž jednak rozvíjí alternativní vědění, jednak se věnuje zcela praktic-

kým činnostem, jako je udržování vlastní komunitní zahrady, vaření nebo pořádání 

98  Cusicanqui, Ch’ixinakax utxiwa, s. 71.
99  Silvia Rivera Cusicanqui, „Principio Potosí: Otra mirada a la totalidad“, Hemispheric Institute. 
Přístup 13. 7. 2024, https://hemisphericinstitute.org/es/emisferica-11-1-decolonial-gesture/11-1-es-
says/e111-essay-the-potosi-principle-another-view-of-totality.html.
100  Cusicanqui, „Comunalidades“, s. 128.
101  Jetmarová, „‚We are Indians, Whores and Lesbians, Revolted and Twined Together.‘ Decolonial 
Feminism in Bolivia“.
102  Cusicanqui, Ch’ixinakax utxiwa, s. 73.
103  Jetmarová, Bolívie, s. 34.
104  Ve slově Colectivo je koncové o, evokující gramatické maskulinum, nahrazeno genderově neut
rálním „x“ – Cusicanqui tak depatriarchalizuje a zároveň dekolonizuje jazyk (infikuje španělštinu 
grafémem „x“, který je užívaný při transkripci aymarštiny).



Silvia Rivera Cusicanqui

99

trhů (pořádání lokálních trhů, v rámci nichž se vytváří solidární vazby mezi lidmi 

a osobní vztah k plodům jejich práce, chápe Cusicanqui jako formu odboje proti ne

osobnímu neoliberálnímu trhu, zosobněnému institucí supermarketu). Colectivx ch’ixi 

spolupracuje s dalšími současnými bolivijskými anarchistickými skupinami, jako je 

např. anarchofeministická skupina Mujeres Creando.105 Kombinaci akademické činnosti 

a aktivistické praxe Cusicanqui označuje jako vytváření „teorie nízké intenzity“,106 která 

vychází z každodennosti a zůstává mimo hlavní proud akademického světa, neboť svým 

praktickým a zároveň antisystémovým zaměřením „je pro akademické struktury […] 

nestravitelná.“107 Vedle Cusicanqui k tvorbě teorií nízké intenzity v současné Bolívii 

přispívají María Galindo,108 Julieta Paredes109 nebo Adriana Guzmán.110

Teorie nízké intenzity Cusicanqui má několik úrovní. Jejím základem je změna vý-

chozí epistemologické perspektivy. Cusicanqui dekolonizuje časoprostor tím, že namísto 

lineárního pojetí času vychází z perspektivy simultaneity heterogenních časových rovin. 

V rámci cyklické časovosti a dialektického procesu dekolonizace-rekolonizace se ve 

vztahu k teritorialitě střetávají dva principy: přivlastňování, který Cusicanqui alegoricky 

označuje jako princip maskulinní, uzavírající, racionální a vztažený k představě (multi)

národního státu, vymezeného konkrétními hranicemi na mapě, a komplementární, 

femininní princip tkaniny, vytvářející sítě překračující fyzické i symbolické hranice 

států, jazyků a kultur. Právě tyto sítě recipročně propojených komunit a společenství 

představují podle Cusicanqui dekoloniální, ch’ixi alternativu (multi) národních států, 

která má potenciál redefinovat jak mocenské vztahy mezi lidmi, tak mezi lidmi a pří-

rodou (matkou Zemí). Výraz patria (otčina), vycházející z nacionalistických konceptů 

(multi) národních států, nahrazuje Cusicanqui neologismem matria-pacha, zdůrazňu-

jícím femininní, neohraničený a všeobsahující charakter matky Země (Pacha),111 jejíž 

ekosystémy nejsou vymezeny konkrétními hranicemi, ale naopak fungují v souladu 

s femininním principem tkaniny a sítě. V této souvislosti se Cusicanqui obrací k domo-

rodé epistemologii a požaduje, aby byl status subjektu, považovaný za exkluzivně lidský, 

přiznán i dalším entitám, které jsou obvykle chápány jako pouhé objekty: rostlinám, 

105  Mujeres Creando. Přístup 13. 7. 2024, https://www.mujerescreando.com/index.php/22-quienes-
somos
106  Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, s. 109.
107  Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, s. 109.
108  María Galindo, No se puede descolonizar sin despatriarcalizar: teoría y propuesta de la despa-
triarcalización (La Paz: Mujeres Creando, 2013).
109  Julieta Paredes, Hilando Fino desde el feminismo comunitario (México: Cooperativa El Rebozo, 
2013).
110  Adriana Guzmán Arroyo, Descolonizar la memoria, descolonizar los feminismos (La Paz: Tar-
puna Muya, 2019).
111  Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, s. 84.



Jana Jetmarová

100

zvířatům, krajině a dalším živým i neživým bytostem, které společně tvoří tkaninu 

vesmírného bytí.112 Změna epistemologické perspektivy vytváří dekoloniální alterna-

tivu pojetí lidské existence: opouští environmentálně neudržitelný antropocentrismus 

(jako jednu z forem kolonialismu), nabízí radikální přehodnocení vztahu mezi lidskými 

a ne-lidskými entitami113 a zároveň odmítá nerovná geopolitická uspořádání založená 

na existenci mocenské hierarchie (multi)národních států.

Cusicanqui nazírá geografický prostor perspektivou Jihu. Problematizuje konvenční 

členění prostoru a kritizuje pojem geografického a sociokulturního Západu jako další 

z produktů evropské mentální kolonizace: „pro nás leží na západě Čína, protože se 

nacházíme v geografickém prostoru, který není filiálkou Evropy.“114 Cusicanqui pova-

žuje zeměpisnou délku za pouhý mocensky zatížený konstrukt, to, co je postaveno na 

reálném základě, jsou rozdíly v zeměpisné šířce. V tomto smyslu upozorňuje na potřebu 

spolupráce zemí globálního Jihu ve vytváření subverzivních teorií nízké intenzity, které 

by vycházely z každodenní žité zkušenosti a kosmologických a etických perspektiv 

neprivilegovaných společenství.115

Prostřednictvím dialogu teorií nízké intenzity je možné vybudovat vědění Jihu, 

které by bylo schopno čelit hegemonní vědě, zakotvené v univerzitních strukturách 

Severu. Evropské a severoamerické univerzity podle Cusicanqui praktikují „politickou 

ekonomii vědění“,116 zmocňují se myšlenek, zrozených na Jihu, vytrhávají je z lokálních 

kontextů, zbavují subverzivního potenciálu a prostřednictvím postkoloniálních studií 

je přeměňují v „platy, pohodlí, privilegia, tituly, hostování a publikační příležitosti“.117 

Prostřednictvím „hry na to, kdo koho cituje“,118 se vytvářejí hierarchické struktury 

v podobě „trojúhelníků bez základny“,119 které samy o sobě vytvářejí malá impéria 

uvnitř impéria. Tyto mocenské struktury akademického Severu se v praxi realizují 

prostřednictvím cirkulace hostujících profesorů a přijímání studentů z jižních zemí, 

jejichž jinakost udržuje „teoretický a exotizující“ 120 akademický multikulturalismus 

112  Silvia Rivera Cusicanqui, Soria Aillón, Antología del pensamiento crítico boliviano contempo-
ráneo (Buenos Aires: CLACSO, 2015), s. 17.
113  Cusicanqui a Pazzarelli, „¡Esas papitas me están mirando! Sivia Rivera Cusicanqui y la textura 
ch’ixi de los mundos“, Revista de antropologia da UFSCar 9, č. 2 (2017), s. 226.
114  Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, s. 89.
115  Cusicanqui se ovšem staví poměrně skepticky k oficiálním politikám zemí BRICS – tvrdí, že 
uskupení je proponentem téhož kořistnického kapitalismu jako západní korporace. 
116  Cusicanqui, Ch’ixinakax utxiwa, s. 65.
117  Cusicanqui, Ch’ixinakax utxiwa, s. 65–66.
118  Cusicanqui, Ch’ixinakax utxiwa, s. 66.
119  Cusicanqui, Ch’ixinakax utxiwa s. 73.
120  Cusicanqui, Ch’ixinakax utxiwa, s. 65.



Silvia Rivera Cusicanqui

101

v chodu. Neprivilegovaným myslitelům Jihu jsou pak předkládány akademickým Seve-

rem zprostředkované interpretace jejich vlastních myšlenek a konceptů.121 Cusicanqui 

proto požaduje přímou spolupráci mezi teoretiky Jihu: úzce spolupracuje s indickými 

teoretiky subalterních studií (Gayatri Chakravorty Spivak, Dipesh Chakrabarty a další), 

jejichž texty překládá do španělštiny,122 stejně tak spolupracuje s argentinskou skupinou 

Simbiosis Cultural, tvořenou mysliteli-pracujícími, zaměstnanými v textilních robotár-

nách v Buenos Aires.123 Cusicanqui klade důraz na propojení teorie a praxe a distan-

cuje se od akademiků, věnujících se teorii anarchismu, aniž by opustili pohodlí své 

pracovny, označuje je jako „anarq’aristas“,124 anarchisty q’ara, zakotvené v mocenských 

strukturách akademického světa a kapitalizující na cizí práci.125 

Teorie nízké intenzity Cusicanqui vychází z každodenních aktivit Colectivx ch’ixi, 

autonomního sociálního mikroprostoru, v rámci nějž se s přáteli snaží praktikovat 

„dobrý život“126 (suma qamaña). Po vzoru anarchosyndikalistických skupin Colectivx 

ch’ixi staví na propojení manuální a intelektuální práce: realizuje nezávislé sociologické 

výzkumy s důrazem na alternativní metodologie (orální historie, využití audiovizuálních 

technik atd.), provozuje vlastní vydavatelství, zároveň se ale věnuje ekologické pro-

dukci potravin, recyklaci textilu nebo provozování aymarských rituálů. Cusicanqui 

považuje Colectivx ch’ixi za prostor taypi, kde se setkávají princip polis a komunity: 

produkcí textů aktualizuje Colectivx ch’ixi diskurzy, vycházející z liberálního konceptu 

občanských práv, prostřednictvím práce a tělesných prožitků se naopak aktualizuje 

zkušenost komunity.127 Střet a kreativní dialog antagonistických principů symbolizuje 

i název vydavatelství Piedra rota (Rozlomený kámen). Stejně jako rozlomený kámen 

nelze navrátit do původního stavu, nemá smysl navracet se k čisté, původní domorodé 

121  Cusicanqui trpce konstatuje, že v jednom z jejích textů určených akademickému periodiku 
Severu byla tlačena k tomu, aby své vlastní koncepty vnitřního kolonialismu, které rozvíjela 
v osmdesátých letech jednak v návaznosti na práce Fausta Reinagy, Franze Fanona a Gonzala 
Casanovy, jednak na základě vlastních výzkumů a aktivismu v THOA, ozdrojovala citacemi 
prominentního peruánského sociologa působícího na akademickém Severu Anibala Quijana, 
který se ovšem problematikou kolonialismu začal zabývat daleko později než ona (Cusicanqui, 
Ch’ixinakax utxiwa, s. 67).
122  Silvia Rivera Cusicanqui, Rossana Barragán, Debates Post Coloniales: Una Introducción a los 
Estudios de la Subalternidad (La Paz: THOA, 1997).
123  Cusicanqui, Aillón, Antología del pensamiento, s. 19.
124  Cusicanqui, „Comunalidades“, s. 130.
125  Cusicanqui, „Comunalidades“, s. 130.
126  Cusicanqui, Sociología de la imagen, s. 212. Dobrý život, suma qamaña, je aymarský koncept, 
vyjadřující harmonický život v komunitě lidí i život v souladu s přírodním prostředím. Princip 
sumana qamaña je v současné Bolívii často interpretován jako trvale udržitelný život: žít dobře 
neznamená žít lépe. Žít lépe jde totiž vždycky na něčí úkor. 
127  Cusicanqui, Sociología de la imagen, s. 301.



Jana Jetmarová

102

identitě, „navléci si pončo a španělsky vykřikovat, jsem čistý Indián“,128 naopak je třeba 

přijmout existenci všech cyklů kolonizace a v rámci identity ch’ixi přijímat antagonismy, 

které prostupují každodenní zkušenost. 

Glokální alternativa?

Koncept ch’ixi, vycházející z lokální bolivijské zkušenosti, může představovat subver-

zivní, ale zároveň hluboce humánní alternativu velkých globalizačních teorií (Bhabha, 

Appadurai atd.). Cusicanqui věří, že na základě „rovnosti lidských inteligencí“129 lze 

z rozmanitosti epistemologií a jazyků utkat ch’ixi celoplanetárního charakteru, které 

bude mít glokální charakter: pomůže nám pracovat na našich společných úkolech 

jakožto lidského druhu, zároveň ale posílí naše vazby v místních komunitách a bioregi-

onech.130 Celoplanetární ch’ixi jako prostor dialogu mezi „jazykovými, kosmologickými 

a etickými pohledy na život a práci, vycházejícími z širokého spektra každodenních 

zkušeností, v duchu spolupráce, spřízněnosti, individuální svobody a vzájemné pomo-

ci“131 má podle Cusicanqui potenciál stát se alternativou zezdola, spodním proudem, 

který bude, jako andský had katari, pomalu, ale vytrvale podemílat velké globalizační 

(koloniální) projekty.

V tomto smyslu může být myšlení Silvie Rivery Cusicanqui inspirativní i pro natolik 

kulturně a geograficky vzdálenou oblast, jako je postkomunistický středoevropský 

prostor.132 Stejně jako Bolívie, i střední Evropa prošla složitým procesem hledání vlastní 

identity, v druhé polovině 20. století sdílela zkušenost více či méně nedemokratických 

politických režimů a politické závislosti, v posledních dekádách pak čelila podobné-

mu typu výzev, souvisejících se zaváděním neoliberálního modelu kapitalismu a jeho 

socioekonomickými i environmentálními dopady. Vzhledem k zajímavým paralelám, 

které můžeme nalézt v (neo)koloniální zkušenosti Bolívie (a Latinské Ameriky obecně) 

a postkomunistické střední Evropy, se domnívám, že její nahlédnutí dekoloniální per-

spektivou Silvie Rivery Cusicanqui může přinést mnohá obohacující zjištění. Lze stře-

doevropský prostor nazírat prizmatem cyklické časovosti? Dochází zde k (re)aktualizaci 

různých časových horizontů? Jakým způsobem se zde projevuje vnitřní a zvnitřnělý 

kolonialismus, postavený na přijetí mocensky dominantních epistemologií, sociálních 

hierarchií, ekonomických systémů, estetik, hodnot i politických ekonomií vědění? Mů-

žeme zde identifikovat (sebe)reprodukci struktur, jež jsou postaveny na étosu dominan-

128  Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, s. 100.
129  Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, s. 81. 
130  Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, s. 81.
131  Laforcade, „Indigeneity, Gender and Resistance“, s. 35.
132  Postkomunistickou střední Evropou označuji primárně země Visegrádské čtyřky, tzn. Českou 
republiku, Slovensko, Maďarsko a Polsko.



Silvia Rivera Cusicanqui

103

ce a umlčování? A konečně, v čem může spočívat dekolonizace postkomunistického 

sociopolitického prostoru? To jsou otázky, které si můžeme položit prostřednictvím 

dialogu s andským dekoloniálním feminismem Silvie Rivery Cusicanqui.

Seznam zdrojů

Anzaldúa, Gloria. Borderlands. La Frontera: The New Mestiza. San Francisco: Aunt 

Lute Books, 1987.

Broda, Johanna. „Astronomy, Cosmovisión and Ideology in Pre-Hispanic 

Mesoamerica“. Annals of the New York Academy of Sciences 385, č. 1 (1982), s. 81-

110.

Cacopardo, Ana. „‚Nada sería posible si la gente no deseara lo imposible‘. Entrevista 

a Silvia Rivera Cusicanqui“. Andamios 15, č. 37 (2018), s. 179-193. 

Capelletti, Angel. El anarquismo en América Latina. Caracas: Biblioteca Ayacucho, 

1990. 

Cusicanqui, Silvia Rivera. Ch’ixinakax utxiwa: Una reflexión sobre prácticas y 

discursos descolonizadores. Buenos Aires: Tinta Limón, 2010.

———. „Comunalidades anarquistas. Una aproximación testimonial“. In Repensar 

el anarquismo en América Latina. Historias, epistemes, luchas y otras formas de 

organización. Ed. Javier Ruiz, s. 115–131. Olympia, Wash.: 115 Legion, 2020. 

———. „El potencial epistemológico y teórico de la historia oral: de la lógica 

instrumental a la descolonización de la historia“. Temas sociales, č. 11 (1987),  

s. 52.

———. „La Raíz: Colonizadores y colonizados“. In Violencias encubiertas en Bolivia. 

Ed. Xavier Albó a Raul Barrios, s. 27–142. La Paz: Mirada Salvaje, 2010.

———. „Lo indio es parte de la modernidad, no es una tradición estancada.“ Facultad 

de Ciencias Sociales, Universidad de Chile. Přístup 20. 10. 2024,  

https://facso.uchile.cl/noticias/85824/lo-indio-es-parte-de-la-modernidad-no-es-

una- tradicion-estancada

———. Oprimidos pero no vencidos: Luchas del campesinado aymara y qhechwa  

1900–1980. La Paz: Hisbol-CSUTCB, 1984.

———. „Principio Potosí: Otra mirada a la totalidad“. Hemispheric Institute. Přístup 

13. 7. 2024, https://hemisphericinstitute.org/es/emisferica-11-1-decolonial- 

gesture/11-1-essays/e111- essay-the-potosi-principle-another-view-of-totality.html

———. Sociología de la imagen. Miradas ch’ixi desde la historia andina. Buenos Aires: 

Tinta Limón, 2015.

———. Un mundo ch’ixi es posible. Ensayos desde un presente en crisis. Buenos Aires: 

Tinta Limón, 2018.

Cusicanqui, Silvia Rivera, Aillón, Soria. Antología del pensamiento crítico boliviano 

contemporáneo. Buenos Aires: CLACSO, 2015.



Jana Jetmarová

104

Cusicanqui, Silvia Rivera a Rossana Barragán. Debates Post Coloniales: Una 

Introducción a los Estudios de la Subalternidad. La Paz: THOA, 1997.

Cusicanqui, Silvia Rivera a Knoll Andalusia, „Indigenous Anarchism in Bolivia: 

An interview with Silvia Rivera Cusicanqui“. 2007, https://es.scribd.com/

document/247328708/Silvia- Rivera-Cusicanqui-Indigenous-Anarchism-in-

Bolivia

Cusicanqui, Silvia Rivera a Lehm Zulema. Los artesanos libertarios y la ética del 

trabajo. La Paz: THOA, 1988.

Cusicanqui, Silvia Rivera a Francisco Pazzarelli. „¡Esas papitas me están mirando! 

Sivia Rivera Cusicanqui y la textura ch’ixi de los mundos“. Revista de antropologia 

da UFSCar 9, č. 2 (2017), s. 219–230.

Cusicanqui, Silvia Rivera a Bill Weinberg. „Indigenous Anarchist Critique of Bolivia‚ 

Indigenous State‘“. Countervortex 8. 6. 2014, https://countervortex.org/silvia-

rivera- cusicanqui/

Dibbits, Ineke. Polleras libertarias: federación obrera femenina 1927–1965. La Paz: 

Hisbol, 1989.

Gago, Verónica. „Principio Silvia Rivera Cusicanqui: fragilizar el pensamiento para 

hacerlo rebelde“. Tinta Limón 4. 8. 2022, https://tintalimon.com.ar/post/principio-

silvia-rivera- cusicanqui-fragilizar-el-pensamiento-para-hacerlo-rebelde/

Galindo, María. No se puede descolonizar sin despatriarcalizar: teoría y propuesta 

de la despatriarcalización. La Paz: Mujeres Creando, 2013.

Gellner, Arnošt. Národy a nacionalismus. Přel. Jiří Markus. Praha: Hříbal, 1993. 

Guzmán Arroyo, Adriana. Descolonizar la memoria, descolonizar los feminismos. 

La Paz Tarpuna Muya, 2019.

Huanca Laura, Tomás. El indio Santos Marka T’ula, cacique principal de los Ayllus 

de Qallapa y apoderado general de las comunidades originarias de la república. 

La Paz: THOA, 1986.

Jetmarová, Jana. Bolívie: Vzestup indigenní politiky a vláda Evo Moralese. Pardubice 

Univerzita Pardubice, 2013.

Jetmarová, Jana. „Kondor, který neumírá: Felipe Quispe Huanca“. In Na křídlech 

aztéckého orla. Ed. Tomáš Boukal, Adam Horálek a Tomáš Retka s. 72–100. Praha: 

Dauphin, 2022/2023. 

Jetmarová, Jana. „Volveré y seré millones…¡Carajo! Aymarský nacionalismus 

v gellnerovské perspektivě“. In Původní obyvatelé a globalizace. Ed. Lívia 

Šavelková, Jana Jetmarová a Tomáš Boukal, s. 395–434. Červený Kostelec: Pavel 

Mervart, 2021.

Jetmarová, Jana. „‚We are Indians, Whores and Lesbians, Revolted and Twined 

Together.‘ Decolonial Feminism in Bolivia“. Ethnologia Actualis 62, č. 1 (2022), 

s. 28–61.

Kohl, Benjamin. „Challenges to Neoliberal Hegemony in Bolivia“. Antipode 38, č. 2 

(2006), s. 304–326.



Silvia Rivera Cusicanqui

105

Laforcade, Geoffroy de. „Indigenity, Gender, and Resistance: Critique and 

Contemporaneity of Bolivian Anarchism in the Historical Imagination of Silvia 

Rivera Cusicanqui“. Anarchist Studies 28, č. 2 (2020), s. 19–53.

Lora, Guillermo. Historia del movimiento obrero boliviano 1923–1933. La Paz: 

Editorial Los amigos del libro, 1970.

Lugones, Maria. „Purity, Impurity and Separation“. Signs 19, č. 2 (1994) s. 458–479.

Makaran Kubis, Gaia. „El nacionalismo étnico en los Andes. El caso de los Aymaras 

bolivianos“. Latinoamérica: Revista de los Estudios Latinoamericanos 49, č. 2 

(2009), s. 35–78.

Mujeres Creando. Přístup 13. 7. 2024, https://www.mujerescreando.com/index.

php/22- quienes-somos

Oyarzo Varela, Cristina. „La escritura de la historia y la política: El taller de historia 

andina (THOA) y Silvia Rivera Cusicanqui, 1983–1984“. Cuadernos de historia 41, 

č. 57 (2022), s. 161–184.

Paz, Octavio. El laberinto de la soledad. Madrid: Fondo de Cultura Económica de 

España, 1998.

Paredes, Julieta. Hilando Fino desde el feminismo comunitario. México: Cooperativa 

El Rebozo, 2013.

Quispe Huanca, Felipe. ¡Tupaj Katari vive y vuelve, Carajo! La Paz: Ediciones ofensiva 

roja, 1990.

Reinaga, Fausto. La revolución india. La Paz, 1970.

Rojas, Cristina. „Ciudadanía indígena: luchas históricas por la igualdad y la 

diferencia colonial en Bolivia“. Cuadernos de Antropología Social 17, č. 42 (2015),  

s. 19–34.

Sagárnaga, Rafael. „Silvia Rivera: ‚descolonizarme es un proceso de todos los días‘“. 

Los Tiempos 12. 8. 2019, https://www.lostiempos.com/oh/entrevista/20190812/

silvia-rivera- descolonizarme-es-proceso-todos-dias

Sobre la THOA. 12. 7. 2024, https://thoabolivia.wordpress.com/about/

Zavaleta Mercado, René. Lo nacional-popular en Bolivia. La Paz: Siglo Veintiuno 

Editores, 1986.



Jana Jetmarová

106



Silvia Rivera Cusicanqui

107

PŘEKLADY



Jana Jetmarová

108



Kontradikce Časopis pro kritické myšlení Ročník 8 číslo 1 (2024)

109

O PSYCHOANALÝZE 
JAKO ZÁRODKU 
BUDOUCÍ 
DIALEKTICKO-
MATERIALISTICKÉ 
PSYCHOLOGIE
Otto Fenichel
s úvodem Romana Telerovského

Psychoanalysis as the Nucleus of a Future Dialectical-Materialistic Psychology

Abstract

This section consists of Otto Fenichel’s 1934 work “Psychoanalysis as the Nucleus of a 

Future Dialectical-Materialistic Psychology,” along with an introductory study by Ro-

man Telerovský. While Fenichel’s text exemplifies his programmatic attempt to integrate 

psychoanalysis into Marxism, Telerovský’s article offers a broader perspective on Fen-

ichel’s efforts and on the historical context of his pursuit of what he called “sociological 

psychoanalysis.” Telerovský describes how Fenichel, a renowned psychoanalyst of his 

time, actively participated in the psychoanalytic movement and in leftist discussions 

on dialectical-materialist psychology, emphasizing the dialectical interaction between 



110

O psychoanalýze jako zárodku budoucí dialekticko-materialistické psychologie

biological, psychological, and social factors. He also highlights Fenichel’s key role in es-

tablishing psychoanalytic training institutes in Oslo, Prague, and Los Angeles, and his 

position as a key figure in Marxist-psychoanalytic groups (the Rundbriefe Circle and the 

“Prague Marxist-Psychoanalytic Working Group”). Furthermore, Telerovský discusses 

Fenichel’s collaborations with thinkers like Wilhelm Reich and Erich Fromm, as well 

as with members of the Institute for Social Research, including Max Horkheimer and 

Theodor W. Adorno. Fenichel’s cooperation with the Historical Group in Prague is also 

described, alongside a summary of his Freudo-Marxist writings, predominantly written 

during his time in Prague.

Keywords

dialectical materialism, Fenichel, Freudo-Marxism, Marxism, psychoanalysis, Rund-

briefe, sociology



„Věčný reptal“

111

„VĚČNÝ REPTAL“1 
Otto Fenichel a jeho platforma sociologické 
psychoanalýzy / psychoanalytické sociologie

Roman Telerovský
rtelerovsky@gmail.com
DOI 10.46957/con.2024.1.5

„Všichni jsme psychoanalytiky a diletanty na poli marxismu.“ 

Otto Fenichel, 6. září 1936

Následující přehled si neklade za cíl zevrubně zachytit život a dílo Otto Fenichela (1897 

až 1946) a kriticky analyzovat tu jeho část, která se týká jeho snah o propojení freudovské 

psychoanalýzy a marxistické sociologie. Bude jen základním (a ne úplným) přehledem 

aktivit publikačních a organizačních, které spadají do sféry Fenichelovy sociologicky 

orientované psychoanalýzy. 

Nutno předeslat, že Otto Fenichel sehrál v historii psychoanalytického hnutí nezastu-

pitelnou roli. Mnohými byl považovaný za jednoho z největších znalců psychoanalytické 

literatury a jejích kontroverzí své doby. Souhrn freudovské psychoanalýzy je zachycený 

v jeho knihách, které jsou věnovány teorii neuróz, problémům psychoanalytické tech-

niky a mnoha dalším dílčím tématům a otázkám.2 

Fenichel se hlásil k původním Freudovým myšlenkám a hájil psychoanalýzu jako 

svébytnou „přírodní vědu“ o lidské psychice. Jejím předmětem má být studium pudové 

reality v kontextu její provázanosti s biologickými strukturami na jedné straně a vlivy 

sociálního a přírodního prostředí na straně druhé, jejichž dialektická souhra se sbíhá 

v psychologii člověka, to znamená v jeho charakterové (osobnostní a vztahové) struktu-

ře. Fenichel se kriticky stavěl proti všem formám zplošťování psychoanalýzy: jak proti 

biologickému redukcionismu, tak proti jednostrannému zdůrazňování psychologických 

1  Fenichel se tak sám označoval, jako „ewigen Nörgler“.
2  Hysterien und Zwangsneurosen: Psychoanalytische speielle Neurosenlehre (Wien: Internationaler 
Psychoanalytischer Verlag, 1931); Perversionen, Psychosen, Charakterstörungen: Psychoanalytische 
spezielle Neurosenlehre (Wien: Internationaler Psychoanalytischer Verlag, 1931); Outline of Clinical 
psychoanalysis (New York: Kegan Paul, Trench, Trubner & Co., 1934); Problems of Psychoanalytic 
Technique (New York: Psychoanalytic Quarterly, 1941); The Psychoanalytic Theory of Neurosis (New 
York: W. W. Norton and Co., Inc., 1945); The Collected Papers of Otto Fenichel I&II (New York: W. W. 
Norton and Company, Inc., 1953–1954).



Roman Telerovský

112

nebo výhradně sociologických aspektů při výkladu duševní a sociální reality člověka. 

V praktické rovině se aktivně angažoval proti tomu, aby byla psychoanalýza omezována 

medicínským rámcem a chápána jen jako jedna z forem psychoterapie. 

Nelze opomenout skutečnost, že Fenichel byl od mládí neúnavným organizáto-

rem: organizoval semináře, pracovní skupiny a psychoanalytické výukové instituty 

a společnosti.

Stručně lze shrnout, že Fenichel byl uvnitř Mezinárodní psychoanalytické asociace 

(IPA) zákulisním mluvčím opozičních sil vůči konzervativním tendencím a oportunismu 

v psychoanalýze a „bránil emancipační a kritické aspekty psychoanalýzy“,3 té psycho-

analýzy, která „bývala subversivním pohledem na svět. Stavěla se proti instituciona-

lizovanému sebeklamu, a měla nám umožnit vykročit za hranice konvencí a předpisů, 

směrem k živějšímu sebeuvědomění a svobodnější společnosti.“4

Následující stať tvoří pět hlavních kapitol. První kapitola přináší stručný přehled 

životních osudů Fenichela a zaměřuje se přitom na jeho organizační aktivity a spolupráci 

s levicovými psychoanalytiky. Druhá kapitola zasazuje jeho studii „O psychoanalýze jako 

zárodku budoucí dialekticko-materialistické psychologie“ (1934), která byla přednesena 

v Levé frontě v Praze, do širšího kontextu meziválečných snah o propojení psychoanalýzy 

a marxismu a do souvislosti s obdobně zaměřenými příspěvky S. Bernfelda, W. Reicha 

a E. Fromma. Třetí kapitola se zaměřuje na Fenichelovo úsilí o vytvoření marxisticky 

zaměřené „psychoanalytické sociologie“ či „sociologické psychoanalýzy“. Je připomenuta 

Fenichelem ustavená Pražská marxistická-psychoanalytická pracovní skupina, jeho 

vztahy s členy Historické skupiny, se sociologem Norbertem Eliasem a s představiteli 

Institutu pro sociální výzkum E. Horkheimerem a T. Adornem. Čtvrtá kapitola shrnuje 

Fenichelovy freudo-marxistické příspěvky napsané převážně během jeho pražského 

pobytu v letech 1932–1938. Poslední kapitola nastoluje otázku, co z Fenichelova projektu 

sociologické psychoanalýzy či psychoanalytické sociologie zbylo a co vše bylo ztraceno.

Osa Vídeň–Berlín–Oslo–Praha–Los Angeles

Otto Fenichel vystudoval medicínu na Vídeňské univerzitě (1915–1921) a už během svých 

studií projevoval zájem o psychoanalýzu, zejména o otázky sexuality, společenských 

předsudků a pokrytectví vůči ní. Jako šestnáctiletý gymnazista se zapojil do vídeňského 

hnutí kulturní mládeže, sblížil se s jeho čelným představitelem a pozdějším psychoanaly-

tikem Siegfriedem Bernfeldem. Angažoval se v diskusních, přednáškových a publikačních 

aktivitách – pozornost věnoval zejména otázkám sexuální výchovy a sexuální morálky. 

V prvním ročníku medicíny v roce 1915/1916 navštěvoval přednášky Sigmunda Freuda na 

Vídeňské univerzitě. V roce 1918 ve svých jednadvaceti letech se začal jako host účastnit 

3  Michael Giefer, „Editorial“, Luzifer-Amor: Zeitschrift zur Geschichte der Psychoanalyse 33, č. 65 
(2020), s. 5–6.
4  Arnold D. Richards, „The left and far left in American psychoanalysis: Psychoanalysis as a 
subversive discipline“, Contemporary Psychoanalysis 52, č. 1 (2016), s. 126.



„Věčný reptal“

113

setkání Vídeňské psychoanalytické společnosti. Poprvé před jejími členy přednesl svůj 

příspěvek „O odvozeninách incestního konfliktu“ v dubnu téhož roku a v červnu 1920 

byl zvolen jedním z nejmladších členů po přednesení příspěvku „O sexuálních otáz-

kách v hnutí mládeže“. Do osobní analýzy docházel ve Vídni k Paulu Federnovi. Pod 

záštitou Akademického svazu židovských lékařů založil a vedl „sexuologický seminář“ 

(1919–1921), který jej svedl dohromady s jedním z jeho účastníků Wilhelmem Reichem. 

Reich po Fenichelově odchodu do Berlína vedení semináře převzal.

V roce 1922 Fenichel přesídlil do Berlína, kde pokračoval ve svém psychoanalytickém 

vzdělávání v Berlínském psychoanalytickém institutu, který byl založen dva roky před-

tím. Absolvoval druhou analýzu u Sandora Radó a v roce 1926 se stal členem Německé 

psychoanalytické společnosti. Téhož roku začal v Berlínském institutu přednášet a od 

roku 1930 v něm působil jako tréninkový psychoanalytik. 

V roce 1924 založil a vedl (spolu s Haraldem Schultzem-Henckem) v Berlínském 

institutu tzv. „Kinderseminar“, což bylo sdružení mladších analytiků a pokročilých 

kandidátů pro neformální diskuse. Diskutovalo se o klinických případech účastníků 

semináře a o teoretických a praktických otázkách psychoanalýzy. Pro sociální a po-

litická témata byl vyhrazený čas v soukromých diskusích následujících po semináři.5

Někteří z členů semináře byli levicově orientovaní analytici a tvořili pozdější jádro 

skupiny marxistických psychoanalytiků, která se kolem Fenichela formovala od roku 1929 

a jejíž členové se jako „frakce“ od roku 1930 pravidelně scházeli.6 Fenichel se předtím, 

v roce 1927, stal členem Sdružení socialistických lékařů (Verein Sozialistischer Ärzte),7 

podnikl studijní cesty do Sovětského svazu (1930 a 1932),8 a ačkoli se nikdy nestal členem 

komunistické strany, měl blízko k některým jejím členům (například k Alfredu Kurellovi).

Po nástupu Hitlera k moci v Německu v roce 1933 se mnozí berlínští psychoanalytici 

a psychoanalytičky rozhodli emigrovat. Zůstávali rozptýleni po světě a někteří z nich 

se usadili v Praze. Fenichel emigroval nejdříve do Osla (1934–1935), následně do Prahy 

(1935–1938) a nakonec se usadil v Los Angeles (1938–1946). 

Členové skupiny kolem Fenichela zůstali v exilu v kontaktu prostřednictvím pravi-

delných „tajných oběžníků“ (Rundbriefe, 1934–1945), které Fenichel začal sestavovat 

v Oslu a pokračoval v tom v Praze a Los Angeles. Jejich rozsah čítá na dva tisíce tiskových 

5  Steffen Theilemann, „Das Kinderseminar von Otto Fenichel und Harald Schultz-Hencke“, Lu-
zifer-Amor: Zeitschrift zur Geschichte der Psychoanalyse 33, č. 65 (2020), s. 7–30.
6  Patřili sem například: Siegfried Bernfeld, Erich Fromm, Barbara Lantos, Edith Glück-Gyoömröi, 
Edith Jacobson, Annie Reich a další, kteří se jako například Wilhelm Reich připojili později.
7  Sdružení založil Ernst Simmel (spoluzakladatelem berlínského psychoanalytického institutu) 
spolu s Ignazem Zadekem, Raphaelem Silbersteinem a Karlem Kollwitzem. V Praze vycházel 
časopis sdružení Internazionales Ärtzliches Bulletin (1934–1938), ve kterém Fenichel v roce 1935 
publikoval svoji pražskou přednášku „Über Psychoanalyse, Krieg und Frieden“ (O psychoana
lýze, válce a míru).
8  Otto Fenichel, „Die offene Arbeitskolonie Bolschewo“, Imago 17, č. 4 (1931), s. 526–530.



Roman Telerovský

114

stran.9 V té souvislosti Fenichel hovořil o „vnitřním kruhu“, který tvořilo šest až deset 

lidí.10 Někteří z adresátů byli ze seznamu v průběhu času vyřazeni, jiní byli přidáni. 

Existoval také širší okruh sympatizantů, kteří byli s názory Fenichelova kruhu do určité 

míry prostřednictvím „oběžníků“ seznamováni.11

Cílem skupiny bylo podle Fenichela, navzdory emigraci a omezené možnosti reálného 

kontaktu, pokračovat v berlínských diskusích o dialektické materialistické psychologii 

a sociologických aplikacích freudovské psychoanalýzy a zároveň vytvořit opozici v rámci 

Mezinárodní psychoanalytické asociace.12

V  Oslu se Fenichel podílel na organizování Dánsko-norské psychoanalytické 

společnosti. Nezávisle na tom zorganizoval kurz „Uvedení marxistů do psychoanalýzy“ 

pro levicové exulanty.13 Po osobní a vědecko-politické roztržce se svým souputníkem 

a přítelem Wilhelmem Reichem, který se v té době rovněž v Norské psychoanalytické 

společnosti angažoval, se Fenichel rozhodl odjet do Prahy. 

Bezprostředně po svém příjezdu do Prahy na podzim 1935 se Fenichel ujal vedení 

Psychoanalytische Arbeitsgemeinschaft in Prag (Psychoanalytická skupina v ČSR), která 

od října 1933 poskytovala v Praze vzdělání v psychoanalýze (semináře, odborná setkání, 

přednáškové večery, osobní analýzy a supervize) pod vedením Frances Deri, Annie Re-

ich a Steffi Bornstein, které se do Československa uchýlily z Berlína po nástupu Hitlera 

k moci.14 Skupina byla nejdříve přidružena k Vídeňské psychoanalytické společnosti 

(1934) a následně na 14. mezinárodním psychoanalytickém kongresu v Mariánských 

Lázních byla oficiálně uznána jako samostatná Společnost pro studium psychoanalýzy 

(1936). Vedení Společnosti se ujal Emanuel Windholz, první český psychoanalytik, který 

studoval psychoanalýzu v Berlíně v roce 1931. Řízením výuky byl oficiálně pověřen 

9  Otto Fenichel, Otto Fenichel 119 Rundbriefe (1934–1945): Band I: Europa (1934–1938), ed. Jo-
hannes Reichmayr and Elke Mühlleitner, Band II: Amerika (1938–1945), ed. Elke Mühlleitner 
and Johannes Reichmayr (Frankfurt am Main: Stroemfeld Verlag, 1998). (V dalším textu budou 
z těchto svazků citovány jednotlivé Rundbriefe a uvedena čísla stránek.)
10  Vnitřní kruh zpočátku tvořili: Georg Gerö (Kodaň), Samuel Goldschein (Palestina), Edith 
Gyömröi (Budapešť), Nic Hoel (Oslo), Edith Jacobson (Berlín), Barbara Lantos (Paříž, Londýn), 
Käthe Misch (Londýn), Annie Reich (Praha) a Wilhelm Reich (Kodaň).
11  Patřili k nim: Erich Fromm, Barbara Lantos, Jakob Kogan, Wera Schmidt, Sabina Spielrein, 
Käthe Misch, Hugo Staub, Frau Bers, Kaufmann, Englisch, Paula Heimann, Lotte Liebeck, Wer-
ner Kemper, Else Fuchs, Francis Deri, Hellmuth Kaiser, Wilhelm Rohr, Angela Rohr, Harald 
Schjelderup, Anny Angel, Edith Buxbaum, Eduard Kronengold, Sándor Radó, Therese Benedek, 
Steff Bornstein, Berta Bornstein, Alfred Gross, Angel Garma, Ola Raknes, Hans Zulliger, Charles 
Odier (srov. Rundbriefe, sv. I, s. 15).
12  Elke Mühlleitner a Johannes Reichmayr, „Die ‚Wiener‘ Psychoanalyse im Exil“, Luzifer-Amor: 
Zeitschrift zur Geschichte der Psychoanalyse 16, č. 31 (2003), s. 70–105.
13  Účastníkem kurzu byl například mladý Willy Brandt.
14  Původními členy skupiny byli: Steff Bornstein, Frances Deri, Jan Frank, Elizabeth Gerö-Hey-
mann, Edith Glück, Hannah Heilborn, Richard Karpe, Heinrich a Yela Löwenfeldovi, Christine 
Olden, Annie Reich a Emanuel Windholz.



„Věčný reptal“

115

Fenichel. Paralelně s touto psychoanalytickou skupinou Fenichel v Praze inicioval 

vznik „marxisticko-psychoanalytické pracovní skupiny“. 

Fenichel Prahu opustil 2. května 1938 a usadil se v Los Angeles, kde se zapojil do 

organizování Psychoanalytické studijní skupiny a institutu a následně v roce 1942 do 

založení Sanfranciské psychoanalytické společnosti. V Los Angeles navázal spolupráci 

s členy Institutu pro sociální výzkum Maxem Horkheimerem, Theodorem Adornem 

a Leo Löwenthalem, jejichž zkoumání už dříve sledoval.

O psychoanalýze jako zárodku budoucí dialekticko-materialistické psychologie

V prvním „oběžníku“ Fenichel hned v první větě píše: „Všichni jsme přesvědčeni, že ve 

Freudově psychoanalýze rozpoznáváme zárodek budoucí dialekticko-materialistické 

psychologie, a že je proto naléhavě nutné tuto vědu pěstovat a rozšiřovat.“15 Stejné slovní 

spojení Fenichel použil pro název svého programového eseje z roku 1934.16 Práci napsal 

během svého pobytu v Oslu a publikoval v prvním čísle Reichova časopisu Zeitschrift 

für Politische Psychologie und Sexualökonomie.17 Ačkoliv nebyl časopis s Fenichelovým 

„vnitřním kruhem“ přímo spjat a jeho dosah mezi psychoanalytiky nebyl velký, infor-

moval Fenichel v této souvislosti své nejbližší kolegy, že je rozhodnutý v tomto směru 

s Reichem spolupracovat.18 Zpětně je však zřejmé, že spolupráce s Reichem již v té době 

nevyhnutelně směřovala k rozkolu.19 

Nemohu se zde pouštět do zkoumání shod a rozdílností mezi Fenichelovým a Rei-

chovým přístupem k otázkám psychoanalytické teorie a praxe a uplatnění psychoana-

lýzy v marxistické sociologii a politické praxi. Ani se nepustím do hlubšího rozboru 

Fenichelova článku. Připomenu jen jeho slova z jeho poslední knihy Psychoanalytic 

Theory of Neurosis (1945), v níž se vrací k základním východiskům svého pojetí „dia

lekticko-materialistické psychologie“.

15  Rundbrief 1, bod 1, März 1934, s. 35.
16  Otto Fenichel, „Über die Psychoanalyse als Keim einer zukünftigen, dialektisch-material-
istischen Psychologie“, Zeitschrift für Politische Psychologie und Sexualökonomie 1, č. 1 (1934), 
s. 43–62. Česky: Otto Fenichel, „O psychoanalýze jako zárodku budoucí dialekticko-materialistické 
psychologie“, přel. Martin Hašek, toto číslo, s. 145–159.
17  Časopis Zeitschrift für Politische Psychologie und Sexualökonomie (ZPPS) založil Wilhelm Reich 
v květnu 1934 v kodaňském exilu a od roku 1935 pokračoval v jeho vydávání v Oslu. Vycházel jako 
čtvrtletník, třikrát jako dvojčíslo, celkem vyšlo 15 čísel. Poslední číslo vyšlo počátkem roku 1938, 
přičemž Reich působil jako redaktor pro čísla 1–12 (1934–1937) pod pseudonymem Ernst Parell 
a poté se redaktorem stal norský spisovatel Sigurd Hoel pro čísla 13–15 (1937–1938).
18  Srov. Rundbrief 2, bod 9, duben 1934, s. 85.
19  Srov. Benjamin Harris a Adrian Brock, „Freudian psychopolitics: The rivalry of Wilhelm Reich 
and Otto Fenichel, 1930–1935“, Bulletin of the History of Medicine 66, č. 4 (1992), s. 578–612; An-
dreas Peglau, „‚Ich fürchte, dass uns solche Stellungnahmen auseinanderbringen.‘ Das Ende der 
Freundschaft zwischen Otto Fenichel und Wilhelm Reich“, Luzifer-Amor: Zeitschrift zur Geschichte 
der Psychoanalyse 33, č. 65 (2020), s. 60–79.



Roman Telerovský

116

Vědecká psychologie vysvětluje psychické jevy jako výsledek souhry primitiv-

ních tělesných potřeb – zakořeněných v biologické struktuře člověka […] – a vlivů 

prostředí na tyto potřeby. […] Pokud jde o vlivy prostředí, ty je třeba podrobně 

zkoumat v jejich praktické realitě. Neexistuje žádná „psychologie člověka“ v obec-

ném smyslu, takříkajíc ve vakuu, ale pouze psychologie člověka v určité konkrétní 

společnosti a na určitém sociálním místě v této konkrétní společnosti. […] Ve 

snaze zkoumat vztah mezi biologickými potřebami a vnějšími vlivy může dojít 

k přeceňování jedné nebo druhé z těchto dvou sil. V historii psychoanalýzy se 

vyskytly oba typy odchylek. […] Freudovy vlastní spisy v zásadě obsahují zejména 

popisy toho, jak se pudové tendence, objekty a cíle mění pod vlivem zkušeností.20

Citace je zhuštěným příkladem toho, jak se Fenichel stavěl proti jednostranně biolo-

gizujícím a stejně tak jednostranně sociologizujícím (a samozřejmě všem možným 

metafyzickým, magickým či náboženským) přístupům k psychické realitě člověka a je-

jímu výkladu. Když ve své eseji mluví o psychické realitě („psychische Wirklichkeit“), 

má na mysli právě tu oblast, která je utkávána dialektickým proplétáním biologicky 

a tělesně zakotvených pudových tlaků na jedné straně a společensky (historicky, kul-

turně, výchovně) podmíněných vlivů prostředí a materiálních podmínek života na 

straně druhé. Mělo by být zřejmé, že pokud Fenichel mluví o psychoanalýze jako o pří-

rodní vědě, nemyslí tím jakoukoli její jednostrannou fúzi s biologií (nebo dnes napří- 

klad s neurovědami), to byl původně spíš Freudův „projekt“, který, jak čteme v uvedené 

citaci, Fenichel vyvažuje podtržením Freudova zřetele k vlivu zkušenosti na pudovou 

sféru.21

Předcházející práce jiných autorů 

Pojednání „O psychoanalýze jako zárodku budoucí dialekticko-materialistické psy-

chologie“ (1934) je nutné zařadit do kontextu prací dalších autorů, kteří ve stejné době 

řešili obdobné otázky týkající se psychoanalýzy a marxismu a jejichž statě Fenichelovu  

článku předcházely. Fenichel s těmito autory vedl dialog a přímo či nepřímo na ně 

reagoval.

V červnu 1926 proběhla na půdě Sdružení socialistických lékařů v Berlíně debata, 

kterou zahájil Siegfried Bernfeld příspěvkem „Sozialismus und Psychoanalyse“ („So-

cialismus a psychoanalýza“).22 Fenichel ocenil jeho rozbor příbuznosti metodologie 

psychoanalýzy a metodologie Marxovy společenské vědy a hledání cesty k jejich smí-

20  Fenichel, The Psychoanalytic Theory of Neurosis, s. 6–7.
21  Srov. Ralf Binswanger, „Mühlleitner, Elke: Ich – Fenichel. Das Leben eines Psychoanalytikers 
im 20. Jahrhundert. Wien (Zsolnay) 2008. 446 Seiten“, Psyche 64, č. 6 (2010), s. 568–570.
22  Siegfried Bernfeld, „Sozialismus und Psychoanalyse“, Der Sozialistische Arzt. Vierteljahrs
zeitschrift des „Vereins Sozialistischer Ärzte“ 2, č. 2/3 (1928), s. 15–22.



„Věčný reptal“

117

ření.23 Bernfeld byl autorem dalších příspěvků k tomuto tématu, které Fenichel dobře 

znal, například „Zur Frage: Psychoanalyse und Marxismus“ (1928), „Psychoanalyse 

und Soziologie“ (1931).24

Byly to zejména práce Wilhelma Reicha, které pro Fenichela představovaly bohatý 

inspirační zdroj pro jeho vlastní myšlenky, ale stejně tak podněcovaly polemické ná-

zorové střety s Reichem a nakonec rozchod s ním. V roce 1929 vyšla Reichova studie 

„Dialektischer Materialismus und Psychoanalyse“ („Dialektický materialismus a psy-

choanalýza“).25 Fenichel na článku ocenil Reichovu reakci na mnohá nedorozumění 

a zjednodušující útoky na psychoanalýzu ze strany některých marxistických autorů. 

Bere za svou a rozvíjí myšlenku, že marxismus jako sociologická věda nemůže být 

v rozporu s psychoanalýzou.

[…] psychoanalýza nemůže být s marxismem v rozporu, protože její předmět je jiný; 

na vysvětlenou dodáváme, že stejně jako fyzika nemůže být v rozporu s chemií. 

Obě vědy jsou autonomní a dotýkají se jedna druhé pouze v hraničních oblastech, 

kde se mohou a mají stát pomocnými vědami. Stejně jako si psychoanalytická 

psychologie náboženství vyžaduje marxistickou sociologii jako pomocnou vědu, 

aby mohla učinit zadost svému předmětu, marxismus bez psychoanalýzy „nemůže 

objasnit poruchu pracovní schopnosti nebo sexuální výkonnosti“. „Psychoanalýza“ 

tedy nemůže být z marxistického hlediska „špatná“. Nanejvýš by bylo možné, 

aby se jednotliví autoři provinili překročením hranic, tj. abychom použili naši 

metaforu, aby se pokusili vyřešit fyzikální problém chemicky, čímž ovšem nemůže 

vzniknout nic chytrého.26

Erich Fromm byl dalším autorem, jehož raného díla si Fenichel velmi vážil a s nímž 

zůstával v písemném kontaktu. V jednom z okružních dopisů píše, že Frommovy rané 

práce měly „zásadní význam pro naše chápání aplikace psychoanalýzy v sociologii“.27 

23  Otto Fenichel, „Bernfeld, Siegfried: Sozialismus und Psychoanalyse. Dazu Diskussionsbe-
merkungen von Otto Kaus, Barbara Lantos, D. Ed. Alexander, Otto Müller, Ernst Simmel. Der 
sozialistische Arzt. II, 2/3“, Imago 14, č. 2/3 (1928), s. 385–388.
24  Siegfried Bernfeld, Psychoanalyse – Psychologie – Sozialpsychologie Studien und Diskussions-
beiträge zu ihrer Theorie und Methodologie 1913–1941 (Gießen: Psychosozial-Verlag, 2020).
25  Wilhelm Reich, „Dialektischer Materialismus und Psychoanalyse“, Unter dem Banner des 
Marxismus 3, č. 5 (1929). Česky vyšlo v knize André Sapir, Volodymyr O. Jurynec, Wilhelm Reich, 
Marxismus a freudismus (Praha: Levá fronta, 1933). Samostatně jako knihu vydal tuto studii 
Reich v roce 1934.
26  Otto Fenichel, „Reich, Wilhelm: Dialektischer Materialismus und Psychoanalyse. Unter dem 
Banner des Marxismus. III, 5. Oktober 1929“, Imago 17, č. 1 (1931), s. 132–137.
27  Rundbrief 69, bod 5, 15. srpen 1940, s. 1351.



Roman Telerovský

118

Na mysli má stať „Kristovo dogma“,28 příspěvek o „autoritě a rodině“,29 na který Fenichel 

reagoval již z Prahy podrobným, ale nakonec nepublikovaným referátem,30 a zejména 

pak studii o „analytické sociální psychologii“,31 o které poznamenal, že „by mohla být 

téměř naším programem“.32 V následujících letech byl Fenichel víc a víc k Frommovi 

a jeho pozdějším publikacím kritický a zejména jeho knihu Strach ze svobody (1941) 

podrobil velmi obsáhlému kritickému rozboru, přičemž neopouští svá východiska 

z pojednání z roku 1934.33

Fenichel, Levá Fronta a surrealisté

Fenichel o dialekticko-materialistické psychologii přednášel 5. prosince 1935 v Praze 

v pobočce Levé fronty sdružující německy hovořící intelektuály („Linksfront“).34 Ke 

své pražské přednášce poznamenal:

V Praze jsem v „soukromých kruzích“ přednesl dvě přednášky o psychoanalýze 

a marxismu, jednu s názvem „Jak se společenská existence odráží ve vědomí 

lidské mysli?“ („Wie spiegelt sich das gesellschaftliche Sein im Bewußtsein im 

Menschenkopfe?“), druhou „O dialektické materialistické psychologii“ („Über eine 

dialektisch-materialistische Psychologie“). V obou případech se debata vyznačovala 

mnoha rozpory, a to jak v ekonomické, tak v individuálně psychologické rovině, ale 

také uznáním. V obou případech se na mě obraceli různí posluchači s žádostmi 

o další informace o psychoanalýze nebo o vytvoření pracovních skupin. Abych 

28  Erich Fromm, „Die Entwicklung des Christusdogmas. Eine psychoanalytische Studie zur 
sozialpsychologischen Funktion der Religion“, Imago 16, č. 3–4 (1930), s. 305–373.
29  Erich Fromm, „Theoretische Entwürfe über Autorität und Familie. Sozialpsychologischer Teil“, 
in Studien über Autorität und Familie. Forschungsberichte aus dem Institut für Sozialforschung, 
ed. Max Horkheimer (Félix Alcan Paris, 1935), s. 77–135.
30  Rundbrief 31, 30. listopad 1936, s. 512–523.
31  Erich Fromm, „Über Methode und Aufgabe einer Analytischen Sozialpsychologie – Bemerkun-
gen über Psychoanalyse und historischer Materialismus“, Zeitschrift für Sozialforschung, č. 1 
(1932), s. 28–54.
32  Rundbrief 69, bod 5, 15. srpen 1940, s. 1351.
33  Rundbrief 86, 3. březen, 1942, s.1559–1589. V upravené podobě: Otto Fenichel, „Psychoana-
lytic Remarks on Fromm’s ‚Escape from Freedom‘“, Psychoanalytic Review 31, č. 2 (1944), s. 133– 
152.
34  Michael Giefer a Elke Mühlleitner, „Von Tag zu Tag: Fenichels Tagesliste“, Luzifer-Amor: 
Zeitschrift zur Geschichte der Psychoanalyse 33, č. 65 (2020), s. 85. V edici Knihovna Levé fronty 
vyšly česky publikace Wilhelma Reicha a Annie Reich: Wilhelm Reich, Sexuální boj mládeže 
(Praha: Levá Fronta, 1933); Wilhelm Reich, „Dialektický materialismus a psychoanalysa“, in Sa-
pir, Reich, Jurinetz, Marxismus a freudismus (Praha: Levá fronta, 1933); Annie Reich, K pohlavní 
výchově dítěte (Praha: Levá fronta, 1933).



„Věčný reptal“

119

oddělil zrno od plev, řekl jsem všem, ať mi zavolají a můžeme si o tom promluvit 

jindy; samozřejmě mi nikdo nezavolal.35

Nicméně už počátkem roku 1936 se zájemci našli a v Praze byla založena „marxis-

ticko-psychoanalytická pracovní skupina“ („Prager marxistisch-psychoanalytische 

Arbeitsgemeinschaft“) složená z  psychoanalytiků a  marxistů. Není známo, že by 

v Praze, například právě na půdě Levé fronty, došlo k nějakému přímému kontaktu mezi 

Fenichelem a představiteli české avantgardní levice, zejména se surrealisty, kteří rov- 

něž v té době uvažovali o propojení Freudovy psychoanalýzy a dialektického materialis-

mu. Je otázkou, nakolik mohli být K. Teige, V. Nezval, B. Brouk nebo později Z. Havlíček 

obeznámeni s Fenichelovým článkem prostřednictvím Reichova časopisu. Reich byl mezi 

představiteli kulturní levice známý a dá se to předpokládat i o jeho časopisu Zeitschrift 

für Politische Psychologie und Sexualökonomie, v němž Fenichelův příspěvek vyšel. 

Stejně jako Fenichel, Reich a další freudo-marxisté, také surrealisté čelili marxistickým 

výtkám z idealistických a metafyzických sklonů při svém studiu sféry snu, imaginace 

a lidské touhy. A podobně jako Fenichel byli ve třicátých letech 20. století přesvědčeni 

o tom, že Freudova psychoanalýza a teorie libida nemusí být v rozporu s dialektickým 

materialismem. 

Fenichel rozvíjel tezi, že materialistická psychologie (kam řadí psychoanalýzu) uznává 

existenci psychiky jako svébytné oblasti přírody. Teige a Nezval v tomto duchu používají 

ve spojení s vnitřní pudovou realitou člověka také slovo „příroda“ a myslí tím něco lidsky 

svébytného, těsně spjatého s psychikou, tvořivostí a imaginací. Nezval píše v souvis-

losti s básnickou tvorbou o pohybu imaginace řízeném „pouze skrytými požadavky 

pudového života, tedy přírody samé“.36 Teige na jednom místě hovoří o žhavém jádru 

pudového psychismu a lidské touze jako o „lidské přírodě“ v nás.37 Později Havlíček 

mluví o „přírodě v člověku“.38

Zbyněk Havlíček, když uvažuje o dialektické antinomii člověka a světa, antinomii 

pudových tendencí a společenských a přírodních vlivů, řetězí své myšlenky v obdobných 

souřadnicích jako Fenichel a rozvíjí zcela svébytným způsobem svoji dialekticko-mate-

rialistickou verzi psychoanalýzy. Havlíček, ať už na základě znalosti Fenichelova článku, 

anebo bez jeho znalosti na základě společných zdrojů, rozvíjí dialekticko-materialistický 

impuls ve svém psychoanalytického myšlení v souladu s Fenichelem. Nejzřetelnější je 

35  Rundbrief 21, č. 11, 31. prosinec 1935, s. 302.
36  Vítězslav Nezval, Moderní básnické směry [1937] (Praha: Československý spisovatel, 1966), s. 22.
37  Karel Teige, „Surrealismus není uměleckou školou [1935]“, in Zápasy o smysl moderní tvorby, 
Výbor z díla II (Praha: Československý spisovatel, 1969), s. 598.
38  Zbyněk Havlíček, „Rozdíl mezi sovětskou a buržoazní psychologií [1952]“, in Zbyněk Havlíček, t.  
Deníky / korespondence (Praha: dybbuk, 2022), s. 15–18, zde s. 16.



Roman Telerovský

120

to v jeho knize Skutečnost snu,39 která je svým způsobem pokusem o dialekticko-mate-

rialistickou psychoanalýzu snu, a zhuštěně v referátu z období stalinské éry s „krycím“ 

názvem „Rozdíl mezi sovětskou a buržoazní psychologií“.40 „Sovětskou“ psychologií 

myslí ve skutečnosti materialistickou a dialektickou psychologii, jejímž východiskem 

je Freudova psychoanalýza, aniž by to mohl ve své době explicitně zmínit. 

Fenichel a Robert Oppenheimer

V červnu 1939 se Fenichel účastnil diskuse o psychoanalýze a sociologii s profesory 

Kalifornského technologického institutu (Caltech) v Pasadeně jako přizvaný host na 

jednom z jejich „kulatých stolů“ („Stammtisch“), které pravidelně pořádali k různým 

aktuálním vědeckým otázkám. 

Výsledkem debaty bylo, že Fenichel poslal „marxistickému profesorovi teoretické 

fyziky“ Robertu Oppenheimerovi, který byl na debatě přítomný, svůj starý rukopis 

„O psychoanalýze jako zárodku budoucí dialekticko-materialistické psychologie“. 

Oppenheimer mu odpověděl:

Velmi Vám děkuji, že jste mi poslal svůj článek „O psychoanalýze jako zárodku 

atd.“. Byl jsem jím nadšen, mnoha promyšlenými a pronikavými postřehy, ale 

především zjevnou a vzácnou upřímností Vašeho porozumění jak pro analýzu, 

tak pro marxismus. Domnívám se, že by bylo nesmírně cenné článek publikovat 

v „Science and Society“; dovedu si představit, že byste v něm nyní chtěl provést 

jen málo změn a jen několik doplňků. Můj návrh by zněl takto: pokusím se zařídit 

vydání článku a pořídím jeho překlad.41 

Následně v druhé polovině srpna 1939 z Oppenheimerovy iniciativy proběhla v San 

Francisku Fenichelova přednáška „Psychoanalýza a sociologie“.

Sociologická psychoanalýza a psychoanalytická sociologie 

Fenichel ve svém úsilí o propojování psychoanalýzy, sociologie a historie systematicky 

sledoval literaturu relevantní pro toto úsilí a nešetřil kritikou jednotlivých článků nebo 

knižních publikací. Z těch, které navzdory dílčím kritickým poznámkám oceňoval, 

již byly zmíněny původní práce W. Reicha, jehož dílo nepřestal sledovat ani po jejich 

roztržce, E. Fromma, jehož studií z období spolupráce Institutem pro sociální výzkum 

si nepřestával cenit navzdory Frommovu odklonu k jednostranně sociologizující a kul-

turní psychoanalýze, kterou Fenichel rozsáhle kritizoval (a stejně tak díla K. Horneyové, 

39  Zbyněk Havlíček, Skutečnost snu [1950], in Skutečnost snu (Praha: Torst, 2003), s. 37–171.
40  Havlíček, „Rozdíl mezi sovětskou a buržoazní psychologií“, s. 15–18.
41  Runbrief 59, bod 17, 15. červenec 1938, s. 1180–1181.



„Věčný reptal“

121

A. Kardinera ad.). V Praze spolu T. Rubinsteinem vedl „marxisticko-psychoanalytickou 

pracovní skupinu“ a došlo ke spolupráci s členy Historické skupiny (J. Pachta, sborník 

Dějiny a přítomnost). Velmi ocenil knihu O procesu civilizace (1937/1939)42 sociologa 

Norberta Eliase, s nímž navázal kontakt. S představiteli frankfurtské školy Horkhei-

merem a Adornem navázal spolupráci v Los Angeles a mnohé myšlenky s nimi sdí-

lel. V Americe uvítal některé rané práce Erika H. Eriksona, který psychoanalytické 

vzdělání získal ve Vídni. Fenichel vyzdvihl jeho práce o kmenech Siouxů43 a Juroků44 

s komentářem, že přesto, že „nerozumí ničemu z teorie historického materialismu“,45 

daří se mu dobře propojovat sociální a psychoanalytickou perspektivu. Eriksonovu 

přednášku „Psychoanalytic Remarks to Hitler’s Mein Kampf“ („Psychoanalytické po-

známky k o Hitlerovu Mein Kampfu“)46 hodnotil jako nadprůměrný „pokus o pochopení 

masových psychologických reakcí z jejich reálného historického základu“, poukázal 

však také na jeho slabiny, které neváhal kriticky rozebrat a s Eriksonem o tom diskuto- 

vat.

Pražské aktivity a „marxisticko-psychoanalytická pracovní skupina“

Po přetrvávajících hádkách a roztržce s Reichem a jeho přívrženci se Fenichel rozho-

dl přesídlit na podzim 1935 z Osla do Prahy. Už předtím však navštěvoval Pražskou 

psychoanalytickou pracovní skupinu, jejíž někteří členové byli adresáty „oběžníků“. 

V Praze se od roku 1934 účastnil seminářů a přednesl několik svých přednášek, jak 

analytických, tak i těch, v nichž usiloval o sociologicky orientovanou psychoanalýzu. 

Pokračoval v tom až do dubna 1938.

Po Fenichelově přestěhování do Prahy 8. října 1935 se Fenichelovy zdejší aktivity 

větvily dvěma směry. Převzal vedení Pražské psychoanalytické pracovní skupiny a ve 

spolupráci s Annie Reich a Steff Bornstein pokračoval v práci Frances Deri v organizo-

42  Norbert Elias, O procesu civilizace: sociogenetické a psychogenetické studie. I., Proměny cho-
vání světských horních vrstev na Západě (Praha: Argo, 2006); Norbert Elias, O procesu civilizace: 
sociogenetické a psychogenetické studie. II., Proměny společnosti. Nástin teorie civilizace (Praha: 
Argo, 2007).
43  Erik H. Erikson, „Observations on Sioux education“, The Journal of Psychology 7, č. 1 (1939), 
s. 101–156.
44  Erik H. Erikson, „Observations on the Yurok: Childhood and World Image“, University of Califor-
nia Publications in American Archæology and Ethnology 35, č. 10 (1943), s. 257–302. Srov. též Erik 
H. Erikson, „Childhood and Tradition in Two American Indian Tribes – A Comparative Abstract, 
with Conclusions“, Psychoanalytic Study of the Child 1, č. 1 (1945), s. 319–350.
45  Rundbrief 77, bod 4, 10. červenec 1941, s. 1456. Práci o Jurocích Erikson přednesl v Psychoana
lytické studijní skupině v Los Angeles v roce 1941 ještě před tím, než ji publikoval.
46  Přednášku o Hitlerovi Erikson přednesl v Sanfranciské psychoanalytické společnosti v dubnu 
1942 a publikoval krátce nato, srov. Erik H. Erikson, „Hitler’s Imagery and German Youth“, Psy-
chiatry 5, č. 4 (1942), 475–493.



Roman Telerovský

122

vání odborné a pedagogické činnosti.47 Pražská skupina našla podporu u vídeňských 

psychoanalytiků, kteří do Prahy jezdili pravidelně přednášet.48 O této historii psy

choanalýzy v meziválečném Československu existuje poměrně rozsáhlá literatura.49 

Fenichel současně usiloval o ustavení „marxisticko-analytické pracovní skupiny“, ve 

které by se sešli a spolupracovali psychoanalytici, sociologové a historici.

Sestavení pracovní skupiny marxisticky zaměřených psychoanalytiků a zástupců 

jiných oborů (sociologie, historie) v Praze se ukázalo obtížnější, než tomu bylo u Psy-

choanalytické pracovní skupiny, při jejímž organizování (semináře, odborná setkání, 

přednáškové večery, osobní analýzy a supervize) mohl navázat na předchozí práci 

Frances Deri a využít své zkušenosti z Osla. 17. října 1935 Fenichel napsal:

„Marxisticko-analytická pracovní skupina“, kterou jsem plánoval, zatím nebyla 

založena; naráží na personální potíže. Doufám, že se mi podaří vyhnout se ne-

bezpečí širokého a povrchního přístupu a že se mi podaří vytvořit užší pracovní 

skupinu, která bude společně zpracovávat marxistická díla z analytického hlediska.50

Na začátku roku 1936 nakonec k ustavení této skupiny („Prager marxistisch-psychoana-

lytische Arbeitsgemeinschaft“) došlo. Činnost této skupiny byla nicméně zastíněna 

Fenichelovými vzdělávacími aktivitami v Pražské psychoanalytické skupině, o čemž 

se zmiňuje například v dopise Frommovi.51 V polovině roku 1936 Fenichel shrnuje:

Pražská marxisticko-psychoanalytická pracovní skupina, o jejímž založení a prv-

ních schůzkách jsem referoval, se scházela od ledna do července jednou za čtrnáct 

dní a důkladně zpracovala Engelsovu „Německou selskou válku“. Nejprve jsme 

se několik večerů snažili doplnit materiál, který Engels poskytl z jiných zdrojů, 

z hlediska historického a kulturněhistorického, pak jsme několik večerů věnovali 

sociologii a psychologii náboženství a nakonec jsme neformálně pokračovali 

v diskusi o celé brožuře, abychom zjistili, kde by psychoanalytik mohl přinést 

47  Skupinu tvořili psychoanalytici a kandidáti, mezi nimi: kromě Fenichela, Annie Reich a Steff 
Bornstein to byli Heinrich Löwenfeld, Emanuel Windholz, Jan Frank, Richard Karpe, Elizabeth 
„Lilo“ Gerö-Heymann, Hanna Heilborn, Christine Olden a někteří další, kteří se přidávali po
stupně.
48  Eduard Bibring, Robert Wälder, Paul Federn, Ernst Kris, August Aichhorn, Heinz Hartmann, 
René Spitz, Richard a Editha Sterbovi, Hans Zulliger a další.
49  Základní informace viz: Revue pro psychoanalytickou psychoterapii a psychoanalýzu (Co jsme 
nevěděli z historie československé psychoanalýzy) 24, č. 1–2 (2022), ed. Eduard Rys a Roman 
Telerovský; Luzifer-Amor: Zeitschrift zur Geschichte der Psychoanalyse (Themenschwerpunkt: 
Prag I – Die Psychoanalyse in der Tschechoslowakei 1933–1970) 34, č. 68 (2021), ed. Michael Giefer.
50  Rundbrief 19, bod 6, 17. říjen 1935, s. 282.
51  Rundbrief 25, bod 10, 23. duben 1936, s. 373.



„Věčný reptal“

123

zásadní doplňky, a na většině míst jsme byli spokojeni, když se nám podařilo 

dospět k relevantním problémům „marxistické psychoanalýzy“. Diskuse byly 

pro všechny účastníky jistě velmi podnětné. Nicméně se potýkaly s velkými ob-

tížemi, které byly pravděpodobně do značné míry způsobeny nepříliš šťastným 

personálním složením pracovní skupiny.52 

Fenichelovým záměrem bylo vytvořit a organizovat uskupení, které by se soustředilo 

na výzkumnou práci z hlediska „marxistické psychoanalýzy“. Fenichel zmiňuje, že 

půjde o komplex otázek „Člověk u Marxe a Engelse“, přičemž první diskusní večer začal 

četbou Engelsovy knihy Německá selská válka.53 Na dalším setkání Fenichel hovořil 

o Freudových názorech na náboženství a následovaly další večery. Elke Mühlleitner na 

základě Fenichelových zápisků zrekonstruovala, že na večerech hovořil Ota Friedman 

o Janu Husovi, Heinrich Löwenfeld předložil k diskusi „katolickou knihu o sexualitě“. 

Zmiňuje také Jelu Löwenfeld a Hannu Heilborn a to, že Fenichel přednesl dvě přednášky 

na téma „Freudovy názory na náboženství“ a na poslední akci 18. června byla přečtena 

analýza pohádky „Žid v trní“ od Arnolda Zweiga.54

Ústřední postavení v „marxisticko-psychoanalytickém“ uskupení připadlo vedle Feni-

chela ruskému historikovi Thomasi Rubinsteinovi, který byl v té době novým přítelem 

Annie Reich a stal se kandidátem psychoanalýzy Pražské psychoanalytické skupiny.55 

Ke skupině se také připojil další kandidát psychoanalýzy Heinrich Löwenfeld, který jako 

jediný publikoval pod různě změněnými jmény v českých časopisech.56 Löwenfeld měl 

na podzim 1935 ve středisku pro vzdělávání dospělých Urania (Kulturvereinigung der 

Prager Deutschen) v Praze přednášku „Zur Psychoanalyse des Faschismus“ („K psy-

52  Rundbrief 28, bod 10, 7. červenec 1936, s. 440–441. Členy skupiny byli: Otto Fenichel, Annie 
Reich, Thomas Rubinstein, Heinrich a Jela Lowenfeldovi, Hanna Heilborn, překladatel Ota Fried-
mann a nejspíš další osoby.
53  Otto Fenichel, „Psychoanalytische Einfälle zu Engels ‚Bauernkrieg‘“, University of California 
Los Angeles, Department of Special Collections. Sbírka 1613. Fenichel, Otto Papers, box 6, s. 1. 
Srov. Florian Ruttner, „The Historical Group, Psychoanalysis, and the Nazi Menace“, Contradic-
tions/Kontradikce: A Journal for Critical Thought 8, č. 2 (2024).
54  Elke Mühlleitner, Ich — Fenichel. Das Leben eines Psychoanalytikers im 20. Jahrhundert (Wien: 
Zsolnay, 2008), s. 278–279.
55  Rubinstein, vlastním jménem Jakob Reich, byl na počátku dvacátých let 20. století předním 
představitelem Kominterny v Berlíně. S nástupem stalinismu se od komunistické strany distan-
coval. V roce 1933 emigroval do Prahy.
56  Jindřich Lev, „Psychologovy poznámky k případu dvou vražd“, Přítomnost 13, č. 8 (1936), 
s. 123–125; Jindřich Löwenfeld, „Historie psychoanalysy“, Přítomnost 13, č. 7 (1936), s. 105–107; 
Jindřich Löwenfeld, „Freud jeho škola a kritikové“, Přítomnost 13, č. 19 (1936), s. 299–301; Jindřich 
Lev, „Psychologie diktátora. Muž, který se skrývá“, Přítomnost 14, č. 8 (1937), s. 127–128; Jiří Benda 
(Heinrich Löwenfeld), „K psychologii německého fašismu“, Dějiny a přítomnost. Sborník Historické 
skupiny, č. 1 (1937), s. 74–85. Löwenfeld pod pseudonymem Heinrich Lind v té době publikoval 
v Praze vydávaném Mezinárodním lékařském bulletinu také dvě recenze knih W. Reicha: „Mas-



Roman Telerovský

124

chologii fašismu“), kterou zopakoval v Pražské psychoanalytické skupině 3. února 1936 

a v roce 1937 ji vydal česky pod pseudonymem Jiří Benda v časopise Dějiny a přítomnost, 

který vydávala Historická skupina.57 Rubinstein pořádal od podzimu 1936 do jara 1937 

pro analytiky v Praze 

kurz „ruské historie se zvláštním zřetelem k letům 1905 a 1917“, v němž se účastní-

ci,58 soudě podle dosavadních večerů, budou moci dozvědět mnoho o historicko-

materialistické metodologii a zejména se budou probírat problémy „psychologie 

mas a historie“. – Rozhodli jsme se, že po dobu trvání tohoto kurzu nebudeme 

pořádat marxisticko-analytickou studijní skupinu.59

Na psychoanalytickém kongresu v Mariánských Lázních (1936) byl při setkání „vnitřního 

kruhu“ na rok 1937 plánován letní „utajený“ dvoutýdenní kurz marxistické psychoana-

lýzy pro adresáty „Rundbriefe“ a několik dalších kolegů. Byl dokonce rozvržen plán 

každodenního studia rozděleného na dialekticko-materialistická témata a metodologii 

a na témata psychoanalytická se zřetelem k sociologické problematice. Rubinstein 

navrhl v rámci prvního okruhu dvoudenní kurz „O metodě historického materialis-

mu“ a předložil podrobnou osnovu.60 Tuto letní školu se nakonec kvůli organizačním 

a finančním problémům uskutečnit nepodařilo. 

senpsychologie des Faschismus“, Internationales Ärztliches Bulletin. Zentralorgan der Internation-
alen Vereinigung Sozialistischer Ärzte 1, č. 3–4 (1934) s. 67–68; „Der Einbruch der Sexualmoral“, 
Internationales Ärztliches Bulletin. Zentralorgan der Internationalen Vereinigung Sozialistischer 
Ärzte 2, č. 2–3 (1935) s. 43–44. Více o Löwenfeldovi viz Thomas Müller, Von Charlottenburg zum 
Central Park West. Henry Lowenfeld und die Psychoanalyse in Berlin, Prag und NewYork (Frankfurt 
n. M., edice Deja vu, 2000).
57  Jiří Benda (Heinrich Löwenfeld), „K psychologii německého fašismu“, Dějiny a přítomnost. 
Sborník Historické skupiny, č. 1 (1937), s. 74–85. Německy: Henry Löewenfeld, „Zur Psychologie 
des Faschismus (1935)“, Psyche 31, č. 6 (1977), s. 561–579.
58  Z analytiků a kandidátů Annie Reich, manželé Fenichelovi, Hanna Heilborn, Christine Olden 
a Norbert Groß (dle Elke Mühlleitner. Ich-Fenichel, s. 292).
59  Rundbrief 31, bod 6, 30. listopad 1936, s. 510.
60  A. Úvod: Kořeny Marxovy myšlenkové metody. – Dialektika. – Historický přístup. – Základ 
společnosti. – Výrobní vztahy. – Dialektický účinek výroby. – Rozpor mezi výrobními silami 
a výrobními vztahy. – Třídy a třídní antagonismy. – Stát. – Člověk a společnost. – Problém vzniku 
(vzniku) ideologie. Tento úvod by měl být zvládnut přibližně za dva dny. B. Cvičení z dialek-
ticko-materialistického myšlení aplikovaného na dějiny.
Příklady: Buržoazní revoluce jako celkový proces. – Pohyby tříd v buržoazní revoluci. – Anti-
ka a kapitalismus – Objevení Ameriky. – Rolnické války. – Reformace. – Španělsko (povstání 
Comuneros v roce 1520). – Nizozemsko (osvobození od španělské nadvlády. – Anglie. Leveleři. 
Občanská válka (1642). Cromwell. – Francouzská revoluce 1787–1795). – Červencová revoluce 
1830 – Revoluce 1848 – Komuna 1871. – Ruská revoluce 1905–1907 – Světová válka. Rusko 1917. 
Německo 1918 (in Rundbrief 34, bod 2, 17. březen 1937, s. 559–560).



„Věčný reptal“

125

Fenichel byl plně zaměstnán vzděláváním v Pražské psychoanalytické pracovní 

skupině (po kongresu IPA v roce 1936 přejmenovanou na Společnost pro studium psy-

choanalýzy). Ta byla sice částečně personálně propojena s marxisticko-psychoanaly-

tickým kroužkem, ale aktivity obou uskupení se Fenichel snažil držet oddělené. Přesto 

na jednom z přednáškových večerů Společnosti pro studium psychoanalýzy Fenichel 

rozebíral Frommovu práci o autoritě. Píše:

Diskuse toho mnoho nepřinesla. Dlouho se soustředila na původ přísnosti Nadjá 

(nejen z přísnosti rodičů, ale i z nenávisti dětí); jiní Frommovi vyčítali, že „autori-

tu“ chápe jen jako určitý patologický typ autority a že je „utopický“. Sociologové 

přítomní jako hosté se příliš nezúčastnili, zřejmě moje vystoupení vycházelo příliš 

z psychoanalytických hledisek.61 

Kromě toho, že pokračoval Rubinsteinův kurzu o ruských dějinách, proběhl v roce 1937 

jeden diskusní večer o moskevských procesech. 

V roce 1937 se na T. Rubinsteina a O. Fenichela obrátili představitelé Historické 

skupiny, kteří v letech 1937–1938 vydávali sborník Dějiny a přítomnost. Jejich skupina se 

pravidelně scházela a pořádala přednášky a debaty. Jedním z východisek jejich uvažování 

o historii byl nedogmaticky pojímaný marxismus, inspiraci hledali ve frankfurtském 

Ústavu pro sociální výzkum a ve Freudově psychoanalýze.62 Výrazněji se tímto směrem 

vydal zejména Jan Pachta, jehož práci „Sociální psychologie a dějezpyt“63 Fenichel ocenil.

Skupina mladých českých historiků, kteří pracují v historickém semináři České 

univerzity [Praha], z nichž jeden dochází do analýzy, vyhledala Tomáše [Rubin-

steina] a poté mě, aby s námi navázali kontakt a pověděli nám o své práci. Jsou 

přesvědčeni o správnosti historického materialismu, jsou vyškoleni v jeho aplikaci 

a snaží se psychoanalýzu, kterou zřejmě v podstatě pochopili, náležitě začlenit 

do materialistického historického výzkumu. Zdá se mi, že se pustili do boje proti 

idealistickým českým historikům velmi energicky, stejně jako se mi zdá, že jejich 

práce obecně je stejně nebo ještě více ex[te]nzivní než intenzivní.64

S členy Historické skupiny se počítalo pro účast na Rubinsteinově kurzu „O metodě 

historického materialismu“, který byl nově plánovaný na zimní semestr 1937 v Praze. 

Fenichel už ve svých „oběžnících“ nezmiňuje, zda k němu došlo.

61  Rundbrief 34, bod 6, 17. březen 1937, s. 562–563.
62  Srov. Florian Ruttner, „The Historical Group, Psychoanalysis, and the Nazi Menace“.
63  Jan Pachta, „Sociální psychologie a dějezpyt“, Dějiny a přítomnost. Sborník Historické skupiny, 
č. 1 (1937), s. 58–74.
64  Rundbrief 36, bod 14, 1. červen 1937, s. 588.



Roman Telerovský

126

Fenichel a „civilizační proces“ od Norberta Eliase

Fenichel v roce 1939 na základě recenze psychoanalytika S. H. Foulkese (původně S. H. 

Fuchs)65 objevil první díl knihy Über den Prozeß der Zivilisation (O procesu civilizace) 

od sociologa Norberta Eliase, který vyšel jako preprint v Praze už v roce 1937 a oficiálně 

v roce 1939 v Basileji. Schröter zmiňuje, že „oba muži pravděpodobně nevěděli, že k sobě 

měli blízko už jako středoškolští studenti: před první světovou válkou oba přednášeli 

v Akademickém výboru pro školskou reformu (Academischen Comité für Schulreform), 

který založil Siegfried Bernfeld“.66 Ellias byl v emigraci v Londýně, kde knihu napsal, 

v kontaktu s analytičkou Käthe Misch (Friedländer), která patřila k „vnitřnímu kruhu“ 

adresátů Fenichelových „oběžníků“ a po válce se nejspíš stala Eliasovou analytičkou.67 

Elias se sám dopisem obrátil na Fenichela a projevil zájem o spolupráci s psycho-

analytiky Fenichelovy skupiny poté, co se mu Foulkes zmínil o Fenichelově dotazu na 

recenzovanou knihu a jejího autora. Fenichel na Eliasův dopis mimo jiné odpověděl:

Stejně jako Vy, sociolog, hledáte kontakt s psychoanalytiky, já, psychoanalytik, 

hledám kontakt se sociology. Hraniční oblasti našich věd jsou tak různorodé a dů-

ležité, že správné zařazení psychoanalytických poznatků do celkového pojetí [!] 

dějů v lidské společnosti se mi zdá být natolik vážným úkolem psychoanalytic- 

kého poznání, že časově náročná terapeutická práce, která prospívá tak malé- 

mu počtu neurotiků, se mi zdá být oprávněná pouze jako výzkumná metoda pro 

tyto účely. – Samotná psychoanalytická práce vyžaduje tolik úsilí, že se já a moji 

přátelé nikdy nedostaneme ke skutečné sociologické „aplikaci“ – už proto, že nevíme 

nic ani o sociologii, ani o historii, a proto naléhavě potřebujeme spolupráci odbor- 

níků.68

Eliasův sociologický přístup Fenichelovi velmi konvenoval a knihu pozitivně ocenil 

a na jednom místě „oběžníků“ mluví o „jednoznačném“ souhlasu s jeho přístupem. 

Jako důležitou četbu ji doporučil členům „vnitřního kruhu“ a podrobně o ní referoval. 

Eliase dokonce označil za „analytického sociologa“.

65  Srov. S. H. Foulkes, „Elias, Norbert: Über den Prozess der Zivilisation, erster Band: Wandlun-
gen des Verhaltens in den weltlichen Oberschichten des Abendlandes. Academia Verlag, Prag, 
Vorabdruck, 1937. 327 S.“, Internationale Zeitschrift für Psychoanalyse 24, č. 1–2 (1939), s. 179–181. 
Před emigrací do Anglie v roce 1933 byl Foulkes členem Frankfurtského psychoanalytického 
institutu, který tehdy sídlil v budově Institutu pro sociální výzkum, s jehož členy Horkeimerem, 
Adornem, Frommem se znal. Ve Frankfurtu se Foulkes sblížil s Eliasem, který tam působil na 
katedře sociologie a zajímal se také o psychoanalýzu.
66  Michael Schröter, „Psychoanalyse emigriert. Zu den Rundbriefen von Otto Fenichel (mit einem 
Exkurs: Fenichel und Norbert Elias)“, Psyche 54, č. 11 (2000), s. 1141–1174, zde s. 1163.
67  Schröter, „Psychoanalyse emigriert“, s. 1164.
68  Dopis ze 4. 11. 1938, cit. dle Schröter, „Psychoanalyse emigriert“, s. 1165.



„Věčný reptal“

127

[Kniha] je tak neobyčejně zajímavá především svým vymezením problému; roz-

poznává v tzv. civilizačních jevech (chování při jídle, postoj k přirozeným potře-

bám, ke smrkání, k plivání, chování v ložnici, společenské postoje k sexuálním 

otázkám a k problémům spojeným s chutí útočit) projevy určitých afektivních 

postojů lidí; a dále rozpoznává, že tyto afektivní postoje podléhají určitým spole-

čensky podmíněným změnám a že je třeba studovat korelace mezi společenskou 

situací a obecnými afektivními postoji. K těmto otázkám přináší bohatý zajímavý 

materiál a při jeho zkoumání dochází v podstatě k jasnému závěru: všechny tyto 

projevy chování byly ve středověku relativně konstantní, poté – od renesance – 

prošly zpočátku poměrně náhlou, ale pak již jen poměrně pozvolnou změnou, 

která vychází z „posunu prahu trapnosti“ a která není dokončena dodnes. Na 

mnoha místech se mu příkladně podařilo přiřadit tento vývojový tah k „civilizaci“ 

a nepravidelný průběh křivky tohoto tahu k základním společenským změnám, 

zejména ke změnám tříd či vrstev společnosti vůči sobě navzájem. Jinde zůstá-

vá člověk místy lehce nespokojen, ale to nebude mít za zlé autorovi, který svou 

knihu uvozuje poznámkou: „Práce nastoluje a rozvíjí velmi obsáhlý problém; 

nepředstírá, že jej řeší.“ […] Na mnoha místech autor ukazuje, že dobře porozuměl 

psychologii nevědomí, např. když pojednává o tom, jak jsou pravidla o používání 

nožů při jídle závislá na „symbolické hodnotě nože“ apod. Četba knihy by velmi 

vybízela k podrobné diskusi s autorem; je škoda, že současné okolnosti to zne- 

možňují.69

Za pozornost stojí Fenichelova námitka k Eliasově tezi, že částečné uvolnění vnějšího 

tlaku na dodržování určitých pravidel chování je dáno jejich zvnitřněním ve struktuře 

Nadjá. Fenichel se tu nechytá do pasti psychoanalyzujícího výkladu a naopak neopouští 

ze zřetele důležitost analýzy společenských faktorů a procesů. 

Uvědomění si, že stále více pudových postojů se přesouvá „za kulisy společnosti“, 

vede Eliase k vynikající formulaci: „Otázka sociogenních lidských strachů se tak 

ukazuje jako stěžejní problém civilizačního procesu.“ (Nesouhlasím zcela s Elia

sovou interpretací současného vývoje, kdy se zdá, že určitá tabu byla opět čás- 

tečně zrušena; domnívá se, že je to způsobeno tím, že dodržování určitých pra-

videl již bylo „Nadjá“ zautomatizováno do té míry, že vnější pravidla mohou  

být uvolněna; domnívám se, že s rozpadem buržoazní kultury zažíváme spíš sku-

tečný rozpad morálních pravidel a opětovné prolomení původních pudových po- 

stojů).70 

69  Rundbrief 61, bod 9, 15. srpen 1939, s. 1211–1212.
70  Rundbrief 61, bod 9, 15. srpen 1939, s. 1212.



Roman Telerovský

128

Fenichel a představitelé Institutu pro sociální výzkum Horkheimer a Adorno

Fenichel byl s aktivitami představitelů Institutu pro sociální výzkum obeznámen 

a považoval za důležité jejich práci sledovat. Zaujatý byl zejména příspěvky Fromma 

a Horkheimera v publikaci Studien über Autorität und Familie. Forschungsberichte aus 

dem Institut für Sozialforschung (Studie o autoritě a rodině. Výzkumné zprávy Institutu 

pro sociální výzkum).71 Frommovu práci nepřestával sledovat a rozsáhle komentovat. 

V Los Angeles navázal kontakt s Horkheimerem a Adornem, se kterým ho seznámil 

E. Simmel, který se k tamní Psychoanalytické studijní skupině připojil již dříve. 

V roce 1942 uspořádala Psychoanalytická studijní skupina v Los Angeles, jejímž se 

Fenichel stal členem a organizátorem, sérii přednášek pod názvem „Psychoanalýza 

a současná krize“. Účastnil se také Horkheimer.72 

V Los Angeles pokračovaly na vyšší úrovni „sociologické“ večery, které byly zahá-

jeny nešťastným příspěvkem P.[ryse] Hopkinse (viz č. 85, 5). Druhý večer zazněl 

Greensonův referát „Psychoanalýza propagandy“, který byl kritickým shrnutím 

propagandistické literatury. Referát i následující diskuse byly na dobré vědec-

ké úrovni a přinejmenším přesvědčily přítomné, že jde o více problémů, než si 

obvykle myslí. – Třetí večer přinesl Horkheimerův referát „Jedinec v masové 

kultuře“, kvůli autorovu špatnému zdravotnímu stavu jej přečetl jeho asistent 

Löwenthal. Referát, ačkoli nebyl psychoanalytický, byl velmi podnětný. Podával 

popis všech anti-individuálních tendencí v „totalitních“ podmínkách – zvláště 

zdůrazňoval změny v aktivní iniciativě obecně, v rodině a v sexualitě. – Ukázal, 

že i v „demokratických“ zemích působí podobné tendence. – Diskuse se týkala 

zejména otázky materiální základny takzvané „masové kultury“; jasně ukázala, 

že není důsledkem velkoprůmyslu, ale souběhu velkoprůmyslu a „soukromého 

vlastnictví“ (Löwenthal sdělil, že otázka, zda je fašismus ve svých hlavních ten-

dencích zvláštní formou monokapitalismu, nebo novým typem nekapitalistické 

společnosti, je v jejich ústavu v současné době polemikou číslo jedna). Paradoxní 

tendence jedince obětovat svá práva a možnosti byla psychoanalyticky vysvětlena 

známou regresivní touhou po „splynutí“.73

71  Max Horkeimer, „Theoretische Entwürfe über Autorität und Familie. Allgemeiner Teil“, in 
Studien über Autorität und Familie. Forschungsberichte aus dem Institut für Sozialforschung, ed. 
Max Horkheimer (Paris: Félix Alcan, 1935), s. 3–76; Erich Fromm, „Theoretische Entwürfe über 
Autorität und Familie. Sozialpsychologischer Teil“, tamtéž, s. 77–135.
72  Svými přednáškami přispěli: R. Greenson: „Psychoanalýza propagandy“, E. Simmel: „O válečné 
neuróze“, M. Horkheimer: „Jedinec v masové kultuře“, O. Fenichel rozšířenou verzí pražské 
přednášky „Trofej a triumf“, E. Simmel: „Válečné neurózy“.
73  Rundbrief 88, bod. 2, 12. duben 1942, s. 1602–1603.



„Věčný reptal“

129

Horkheimerova přednáška vyšla časopisecky pod názvem „The End of Reason“ („Konec 

rozumu“) v časopise Studies in Philosophy and Social Science.74 Fenichel se k němu 

znovu vyjádřil v jednom z „oběžníků“ a publikoval krátkou glosu.

Opětovné přečtení potvrzuje úsudek, který jsme měli po vyslechnutí příspěvku: jde 

o velmi zajímavý a významný pokus ukázat individuální psychologické důsledky 

změn v současné kultuře, tzv. „masové kultuře“. Skutečný materiální základ, který 

stojí za „masovými poměry“, však není dostatečně a jasně zpracován.75

Role rozumu ve společnosti se zásadně změnila. „Rozum tím, že zničil pojmové 

fetiše, nakonec zničil sám sebe.“ Žádná z kategorií racionalismu nepřežila. Důsled-

ky a příčiny této skutečnosti zkoumá Horkheimer. Důsledky spatřuje v různých 

fatálních rozkladných změnách kulturních výdobytků, zejména ve zrušení veškeré 

individuální autonomie v „masové kultuře“. Příčiny je třeba spatřovat ve změnách 

ve sféře materiální základny společnosti. Mám dojem, že Horkheimer přeceňuje 

technologii, strojový věk, společnou výrobu a skutečnost, že velkolepost velkých 

strojů dělá z člověka trpaslíka, místo aby zdůraznil využití, které se v současných 

podmínkách akumulace, distribuce a spotřeby z technologie, strojového věku 

a společné výroby děje.76

Horkheimer a Adorno se účastnili některých čtecích seminářů („Literatur–Seminar“), 

které Fenichel v Los Angeles pořádal. Leo Löwenthal o jejich atmosféře píše: „Měl jsem 

pocit, že je to jedno z posledních útočišť avantgardního období psychoanalytického 

hnutí, než se z něj stala komercionalizovaná záležitost.“77

Oba představitelé frankfurtské školy byli pozváni Simmelem na symposium věnované 

tématu „Masová psychologie a antisemitismus“, které v té době sami studovali. Sym-

posium proběhlo první den konference Psychoanalytické společnosti v San Francisku 

17. června 1944.78 Fenichel referoval:

74  Max Horkheimer, „The End of Reason“, Studies in Philosophy and Social Science 9, č. 3 (1941), 
s. 366–388.
75  Rundbrief 91, bod 8, 11. srpen 1942, s. 1668.
76  Otto Fenichel, „The End of Reason: Max Horkheimer. Studies in Philosophy and Social Science, 
IX, 1941, pp. 366–389“, Psychoanalytic Quarterly 12, č. 4 (1943), s. 606.
77  Osobní sdělení Leo Lowenthala Russelovi Jacobymu (24. června 1981). Cit. dle Russel Jacoby, 
The Repression of Psychoanalysis. Otto Fenichel and the Political Freudians (University of Chicago 
Press, 1983), s. 123.
78  Zazněly přednášky: Horkheimer: Anti-Semitism as a Social Phenomenon; Sanford: The An-
ti-Semitic Personality; Fenichel: Psychoanalysis of Anti-Semitism; Simmel: Anti-Semitism, Mass 
Psychosis, and Psychological Warfare; Adorno: Patterns of Anti-Democratic Propaganda, Bernfeld: 



Roman Telerovský

130

Přes některé možné námitky a značnou naivitu mělo sympozium úctyhodnou 

úroveň. Přinejmenším jsme již daleko od dob, kdy iracionalitu antisemitismu 

považovali analytici za důkaz, že antisemitismus je „neuróza“, kterou je třeba 

vysvětlit vytěsněním Oidipova komplexu a psychoanalýzou vyléčit ze všech mož-

ných antisemitismů. Již – pravda, poněkud neuspokojivý – Horkheimerův úvod 

nenechal nikoho na pochybách, že antisemitismus je „společenský“ jev. Zdůraz-

nil, že v dnešní výchově se již Nadjá nevytvářejí v osobních bojích mezi dítětem 

a otcem, ale spíše v bojích mezi protichůdnými skupinami. Celkově byly jeho 

poznámky plné jeho tezí o „masové kultuře“, která v době monopolního kapita-

lismu vytlačuje „individuální kulturu“ vznikajícího kapitalismu. Tuto tezi však 

prezentoval jaksi nedialekticky, jako by „masová kultura“ byla za všech okolností 

zlem, aniž by viděl, že tytéž „masové poměry“ by byly schopny přinést rozhodující 

„osvobození jednotlivců“ za jiných podmínek výroby a distribuce. […] Adorno pod 

názvem „Patterns of Anti-Democratic Propaganda“ („Vzorce antidemokratické 

propagandy“) přinesl vynikající analýzu propagandistických metod fašistických 

rozhlasových propagandistů v Kalifornii. Jeho poznámky byly plně v souladu 

s výsledky Krisovy práce a zdůraznil naprostou analogii mezi těmito americkými 

a obvyklými německými metodami propagandy.79

K symposiu se v dopise vrátil také Adorno: 

Teď jsem – a Max ještě víc – naprosto unavený a velmi zralý na dovolenou, ale 

není to nic platné, protože oba musíme v pátek odjet do San Franciska a přednášet 

tam na zasedání Psychoanalytické společnosti o antisemitismu. […] Vzhledem 

k tomu, že jedinými přednášejícími kromě nás jsou nejslavnější žijící analytici 

(Bernfeld a Fenichel…), je to velká čest… Teď ještě musíme vypracovat příspěvky, 

ale pak: spát, nic než spát.80

Ze San Franciska jsme se vrátili zcela unavení, ale v dobré náladě. Moje přednáška 

měla největší úspěch, jaký jsem kdy jako řečník v emigraci měl. Byly tam všechny 

přední osobnosti psychoanalýzy, Bernfeld, Fenichel, řada starších psychiatrů 

a bůhvíkdo ještě, a byli skutečně nadšeni – sklidil jsem zdaleka největší potlesk 

ze všech řečníků. Víte, že se nechlubím a že objektivně vzato je mi úspěch u ve-

Psychoanalytic Approach to the Treatment of Anti-Semitism. – Příspěvky byly později vydány 
jako sborník: Ernst Simmel (ed.), Anti-Semitism: A Social Disease (International Universities 
Press, 1946).
79  Rundbrief 109, bod 7, 5. červenec 1944, s. 1840–1841.
80  Dopis 12. 6. 1944, in Theodor W. Adorno, Letters to his Parents 1939–1951, ed. Ch. Gödde 
a H. Lonitz (Polity Press, 2006), s. 186.



„Věčný reptal“

131

řejnosti zcela lhostejný, ale v tu chvíli to byl příjemný pocit a kromě toho ukazuje, 

že jsem, když je to můj záměr, schopen komunikovat – což je uklidňující.

	 Max a já jsme se vždycky zajímali o psychoanalýzu, aniž bychom se k ní za-

vazovali jako k filozofii – jíž není. V tomto ohledu se nic nezměnilo, až na to, že 

dnes máme pocit, že hlouběji chápeme souvislosti mezi nevědomými procesy 

odehrávajícími se uvnitř jednotlivých osob a sociálními procesy mezi nimi. Max 

ve svých úvodních poznámkách poskytl sociologický „referenční rámec“ a já jsem 

představil stereotypy fašistické propagandy jako „rituál“. Přikládám program. Naše 

přednášky spolu s přednáškami analytiků mají být publikovány jako „sympo

zium“.81

Adorno a Horkheimer zvažovali v Americe hlubší spolupráci s některými dalšími analy-

tiky a také s Fenichelem. Fenichela ve srovnání se Simmelem, kterého nechtěli obejít, 

Horkheimer viděl jako toho, který jejich problematice lépe rozumí. Adorno Horkhei-

merovi napsal:

Co se týče analytiků: před osmi dny v neděli se konala velká sešlost u Simmela, 

kde vystupovala věštkyně z ruky – odporný konglomerát pověr o kávové sedlině, 

fašistické teorie výrazu a pseudovědecké nomenklatury. […] V diskusi, která byla 

na velmi chabé úrovni, jsme proti cinkrlátkům protestovali pouze Fenichel a já, 

zatímco Simmel a mně osobně velmi protivný Windholz horlivě hájili výklad linií 

na dlani. Nyní jsem pevně přesvědčen, že objektivní spolupráce se Simmelem 

pro nás není možná, zatímco s Fenichelem, kterého proto není třeba milovat, 

by bylo možné alespoň seriózně spolupracovat. Domnívám se, že by pro mne 

nebylo obtížné uklidnit Simmela, s nímž udržuji přátelské vztahy, kdybychom 

Fenichela přijali.82

Horkheimer se však nakonec k hlubší spolupráci s Fenichelem nepřiklonil:

O tom, nakolik je spojení Fenichela s naší prací nad rámec příležitostných diskusí 

dobrý nápad, mám určité pochybnosti. Analytici jeho kalibru mají někdy docela 

užitečné teoretické myšlenky, ale je obtížné je zapojit do pravidelné práce, která 

přesahuje rámec psychologie.83

81  Dopis 22. 6. 1944, in Adorno, Letters to his Parents 1939–1951, s. 189.
82  Dopis 9. 11. 1944, in Theodor W. Adorno a Max Horkheimer, Briefwechsel 1927–1969. Band II: 
1938–1944, ed. Ch. Gödde a H. Lonitz (Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 2004), s. 346–347.
83  Dopis 13. 11. 1944, in Theodor W. Adorno a Max Horkheimer, Briefwechsel 1927–1969. Band II, 
s. 353.



Roman Telerovský

132

Fenichelovy freudo-marxistické příspěvky

Mezi studie, které odrážejí Fenichelův psychoanalytický zájem o sociálně kritickou 

aplikaci psychoanalýzy a které úzce souvisejí s činností „užšího kruhu“ marxistic-

kým myšlením inspirovaných psychoanalytiků, patří: „Psychoanalýza politiky“ (1932), 

„O psychoanalýze jako zárodku budoucí dialekticko-materialistické psychologie“ (1934), 

„Puzení k hromadění majetku“ (1935), „Psychoanalýza, válka a mír“ (1935), „Psychoana-

lýza antisemitismu“ (1937), „Triumf a trofej“ (1937), „Psychoanalýza a společenské vědy“ 

(1938), „Pražská přednáška na rozloučenou“ (1938).

Psychoanalýza politiky

Ještě během pobytu v Oslo v roce 1932 publikoval Fenichel článek „Psychoanalyse 

der Politik“. V něm se vrací k číslu Psychoanalytische Bewegung (1931), které bylo celé 

tomuto tématu věnované. Oceňuje v něm příspěvek Ericha Fromma „Politika a psycho

analýza“,84 který na rozdíl od dalších autorů podle Fenichela neuhýbá před metodolo-

gickými otázkami aplikace psychoanalýzy na zkoumání sociálních a politických jevů. 

Bez důkladné znalosti dané oblasti a oboru, který ji zkoumá (například sociologie a její 

výzkumná metodologie), bude podle něho každá psychoanalytická interpretace této 

oblasti neadekvátní. To platí zejména pro vysvětlování sociálně-psychologických jevů 

jen na základě individuální psychologie a psychopatologie jedince bez toho, aby byly 

zohledněny ekonomicko-politické a kulturně-sociální relace ke zkoumaným jevům. 

Podstatnou část svého článku Fenichel věnuje dvěma psychoanalytickým příspěvkům 

Reného Laforguea: „Vina a národní charakter“ a „Zlato a kapitál“, které podrobuje 

metodologické a obsahové kritice. „V těchto pracích se jako problematické jeví nejen 

přenesení psychoanalytických poznatků na společenské jevy, ale i samotné psycho-

analytické názory.“85 

Puzení k hromadění majetku

Přednáška „Der Bereicherungstrieb“86 zazněla v Pražské psychoanalytické pracovní 

skupině 5. ledna 1935 a teprve následně v květnu ji přednesl v Dánsko-norské psy-

choanalytické společnosti. Na příkladu puzení k obohacování a vztahu mezi penězi 

a análním erotismem objasňuje souhru pudového a sociálního, jejich vztah a vzájemné 

ovlivňování.

V odpovědi na kritické výhrady Alice Balint Fenichel opakuje základní záměr své 

studie:

84  Erich Fromm, „Politik und Psychoanalyse“, Psychoanalytische Bewegung 3, č. 5 (1931), s. 440–447.
85  Otto Fenichel, „Psychoanalyse der Politik: Eine Kritik“, Psychoanalytische Bewegung 4, č. 3 
(1932), s. 255–268, zde s. 257.
86  Uváděno také pod názvem „Der Trieb, sich zu bereichern“. Publikováno v angličtině: Otto 
Fenichel, „The Drive to Amass Wealth“, The Psychoanalytic Quarterly 7, č. 1 (1938), s. 69–95.



„Věčný reptal“

133

Celá moje práce se neomezuje na nic jiného než na to […] že pouze zohlednění 

složitého prolínání sociálního a pudového, jehož existenci a složitost se má práce 

snaží ukázat v základních rysech (to je spíše východisko pro budoucí práci), nás 

může posunout dál, vyhnout se jednostrannému psychologismu.87 

Fenichelovi šlo o to v článku ukázat, „že a jak moc prestiž a chtivost po majetku nejsou 

formovány pouze na základě organické podstaty [biologicky-pudového], jako je se-

bezáchova a anální erotika, ale že a jakým způsobem je formují sociální podmínky“.88 

Sociální podmínky mění pudovou strukturu, ovlivňují rozložení libida mezi jednotlivé 

dílčí pudy a jejich vztah a nabízejí specifické objekty pro jejich uspokojování. Což je 

teze, kterou Fenichel opakuje na různých místech při kritice těch analytiků (a nejen 

jich), kteří mylně pudovou sféru považují za něco vrozeného a neměnného. 

O psychoanalýze, válce a míru

Přednášku „Über Psychoanalyse, Krieg und Frieden“89 Fenichel přednesl 6. ledna 

1935 v Pražské psychoanalytické pracovní skupině. Publikoval ji německy v březnu 

1935 v Mezinárodním lékařském bulletinu (Internazionales Ärtzliches Bulletin), který 

byl Ústředním orgánem Mezinárodní asociace socialistických lékařů a byl vydáván  

v Praze. 

V příspěvku Fenichel kriticky reaguje na knihu War, Sadism and Pacifism (1933) 

britského psychoanalytika E. Glovera.90 Odmítá jeho jednostranný a reduktivní psy-

chologizující přístup, který motivy války hledá v individuálních pudových konfliktech 

infantilního původu (destruktivita, sadismus, masochismus), které jsou nevědomě pro-

mítány do válečného „pole“ a „neuroticky“ je tím usilováno o jejich uvolnění a řešení. 

Fenichel jednak připomíná, že Freud válku vysvětluje jinak, totiž sklonem lidí dosahovat 

svých navzájem konfliktních zájmů pomocí agrese a násilí, a za druhé Fenichel bere 

v úvahu samotnou povahu kapitalismu a válečné mašinerie, jejichž dynamika nutně 

přesahuje nevědomé či pudové motivace jednotlivců a je mnohem komplexnější, než 

aby šla redukovat na jejich individuální pudovou motivační strukturu.

87  Rundbrief 19, bod 3, 17. říjen 1935, s. 270.
88  Rundbrief 40, 23. říjen 1937, s. 656.
89  Otto Fenichel, „Über Psychoanalyse, Krieg und Frieden“, Internazionales Ärtzliches Bulletin 2, 
č. 2–3 (1935). Česky: „O psychoanalýze, válce a míru“, přel. Martin Hašek, Analogon, č. 101 (2023), 
s. I–VII.
90  Mezi oběma autory následně došlo k dílčí polemice. Srov. „Über Psychoanalyse, Krieg und 
Frieden“, Internationales Ärztliches Bulletin. Zentralorgan der Internationalen Vereinigung Sozia
listischer Ärzte 2, č. 5–6 (květen–červen1935), s. 76–77. Komentář k jejich polemice se objevil 
v Reichově časopise Zeitschrift für politische Psychologie und Sexualökonomie 2, č. 3 (1935), s. 190– 
192.



Roman Telerovský

134

V případě války se množství lidí náhle začne chovat jinak než obvykle. Jejich po-

čínání zůstává velmi rozmanité, spojuje se však v jakýsi celek, organizuje se. Bez 

ohledu na jednotlivá individua se do pohybu dávají velké systémy, které směřují 

k organizovanému vzájemnému vyhlazování lidských mas. Systém a jeho orga-

nizovanost ukazuje, že podstatnou příčinou války nemohou být duševní procesy 

probíhající v jednotlivcích (ani v samotných vyhlašovatelích války); spíše je třeba 

se nejprve ptát na povahu a genezi těchto systémů. K otázce po funkci těchto 

systémů, tj. k problému, proč jednotliví lidé vlastně zaujímají místo, které jim 

systém předepisuje, pak může mít co říci také psychologie zaměřená na jednot- 

livce.91 

Fenichel se k oběma pražským přednáškám „Puzení k hromadění majetku“ a „O psy-

choanalýze, válce a míru“ vrací v jednom z „oběžníků“:

Mezi jednotlivé přednášky, které jsem v Praze přednesl, jsem zařadil také dvě 

„marxistické přednášky“ o „pudu obohacení“ a o „válce a míru“. V obou případech 

proběhla velmi podnětná diskuse. Názory byly zcela odlišné. Zatímco marxisté 

byli spokojeni, z analytické strany jsem slyšel hodně kritiky: že práce byly málo 

analytické a „tak hloupá kniha, jako je Gloverova“, si nezaslouží tolik pozor- 

nosti.92

Psychoanalýza antisemitismu

Fenichel 20. dubna 1937 vystoupil v Praze s veřejnou přednáškou „Psychoanalyse des 

Antisemitismus“ v Čtenářském a řečnickém spolku židovských studentů (Lese- und 

Redehalle jüdischer Hochschüler). Členové pražské Historické skupiny, kteří byli s Fe-

nichelem v kontaktu, plánovali přednášku publikovat ve svém sborníku Dějiny a pří-

tomnost, k vydání už ale nedošlo. 

Přednáška se stala základem pro pozdější první publikovanou anglickou verzi „Psy-

choanalysis of Antisemitism“.93 

V roce 1944 zopakoval Fenichel svůj příspěvek na symposiu o „Masová psychologie 

a antisemitismus“, které proběhlo v rámci konference, kterou 17.–18. června pořádala 

Psychoanalytická společnost v San Francisku. Symposia se dále účastnili psychoanalytici 

Ernst Simmel, Bernard Berliner, Douglas Orr a Else Frenkel-Brunswick, představitelé 

frankfurtské školy Theodor Adorno a Max Horkheimer a psycholog Nevitt Sanford.94 

91  Fenichel, „O psychoanalýze, válce a míru“, s. I.
92  Rundbrief 11, bod 9, 12. únor 1935, s. 182–183.
93  Otto Fenichel, „Psychoanalysis of Antisemitism“, American Imago 1, č. 2 (1940), s. 24–39.
94  Fenichelovy komentáře k jednotlivým příspěvkům srov. Rundbrief 109, bod 7, 5. červenec 
1944, s. 1840–1842.



„Věčný reptal“

135

Fenichelův příspěvek byl modifikovanou a doplněnou verzí příspěvku z roku 1939. Vy-

šel následně ve sborníku Anti-Semitism: A Social Disease (1946), jehož redaktorem byl 

Ernst Simmel, pod názvem „Elements of a Psychoanalytic Theory of Anti-Semitism“.95

Fenichelova přednáška, jak zmiňuje R. Loewenstein a znovu W. Bohleber, byla první 

systematicky zpracovanou psychoanalytickou studií o antisemitismu.96 Prosazuje v ní 

„takové chápání antisemitismu, jež by spojovalo psychoanalýzu antisemitské osobnosti 

se studiem toho, jak se tato osobnost utvářela, jakou funkci plnila a jaké postavení 

měla v konkrétních ekonomických a politických podmínkách.“97 V oběžnících Fenichel 

svoji pražskou přednášku o antisemitismu charakterizuje takto: „Opět jsem se snažil 

poukázat především na vzájemnou souvislost psychologického a sociologického, na 

využívání – ba co víc – na neomylné a tendenční změny psychologických podmínek, 

které byly vyvolány politickými silami.“98 

O trofeji a triumfu

V červnu 1937 byl školní semestr Pražské psychoanalytické skupiny zakončen Feni-

chelovou přednáškou „Über Trophäe und Triumph“.99

Už po „Totemu a tabu“ a „Psychologii mas a analýze Já“ bylo zřejmé: bezmocný 

jedinec, který si chce přivlastnit moc mocného člověka, o ni hluboce usiluje ve 

95  Otto Fenichel, „Elements of a psychoanalytic Theory of Anti-Semitism“, in Anti-Semitism: 
A Social Disease, ed. Ernst Simmel (New York: International Universities Press, 1946), s. 11–32. 
Česky tato verze vyšla pod názvem „Prvky psychoanalytické theorie antisemitismu“, přel. Otakar 
Kučera, in Sborník psychoanalytických prací, ed. Bohodar Dosužkov (Praha: Máj, 1948), s. 18–32. 
Jednotlivé kapitoly sborníku: Max Horkheimer, „Sociological Background of the Psychoanalytic 
Approach“; Otto Fenichel, „Elements of a Psychoanalytic Theory of Anti-Semitism“; Ernst Simmel, 
„Anti-Semitism and Mass Psychopathology“; Bernhard Berliner, „On Some Religious Motives of 
Anti-Semitism“; Douglass W. Orr, „Anti-Semitism and the Psychopathology of Everyday Life“; 
Else Frenkel-Brunswik a R. Nevitt Sanford, „The Anti-Semitic Personality: A Research Report“; 
T. W. Adorno: „Anti-Semitism and Fascist Propaganda“.
96  Rudolf Loewenstein, „Anti-Semitism: A Social Disease: Edited by Ernst Simmel, M.D. Preface 
by Gordon W. Allport. New York: International Universities Press, 1946. 140 pp“, Psychoanalytic 
Quarterly 16, č. 3 (1947), s. 409–413; Werner Bohleber, „Několik poznámek k Fenichelově teorii 
antisemitismu“, in Strach z cizího: Antisemitismus, xenofobie a zkušenost „uncanny“, ed. Roman 
Telerovský a Martin Mahler (Praha: Česká psychoanalytická společnost, 2015), s. 63–75. Bohleber 
uvádí další psychoanalytické studie, které se objevily bezprostředně: „Freudova práce Muž Moj
žíš a monoteistické náboženství poprvé vyšla v roce 1939; Rudolf Loewenstein začal psát studii 
o antisemitismu a kulturním srovnání křesťanství a judaismu v roce 1941. Ernst Simmel přišel 
s analýzou antisemitismu jako formy masové psychopatologie […] v roce 1944 […]“. (Zde s. 63.)
97  Paul Gordon, „Souls in Armour: Thoughts on psychoanalysis and racism“. British Journal of 
Psychotherapy 10, č. 1 (1993), s. 73.
98  Rundbrief 35, bod 8, 28. duben 1937, s. 573.
99  Otto Fenichel, „Über Trophäe und Triumph“, Internationale Zeitschrift für Psychoanalyse 24, 
č. 3 (1939), s. 258–280.



Roman Telerovský

136

formě orálního přivlastnění si tohoto člověka, případně částí jeho těla, které moc 

symbolizují. Toto usilování o uchopení moci se pak, v důsledku přílišného stra-

chu z mocného člověka nebo pasivní lásky k němu, mění v pouhou krádež moci 

a nakonec přechází v podivné částečné identifikace, které jsou prožívány jako již 

uskutečněné a které jsou iluzorně zakoušeny jako „splynutí s mocí“ [Machtparti-

zipation]. Tyto vztahy byly zkoumány jak z hlediska jejich klinických odvozenin, 

tak z hlediska jejich sociálního významu.100

V oběžnících článek vícekrát zmiňuje jako jeden z mála hodnotných výsledků úsilí 

„vnitřního kruhu“ o konkrétní psychoanalyticko–sociologickou aplikaci programových 

tezí z roku 1934. Fenichel přednášku publikoval a v dalších letech ještě přednesl v Basileji 

ve Švýcarské psychoanalytické společnosti (1938) a v rozšířené verzi v Los Angeles (1942).

Psychoanalýza a společenské vědy

V lednu 1938 se Fenichel vydal na téměř třítýdenní cestu po Evropě, během níž navštívil 

psychoanalytické společnosti ve Švýcarsku, Paříži, Londýně a Amsterdamu. Pro Švý-

carskou psychoanalytickou společnost vybral svou pražskou přednášku „Über Trophäe 

und Triump“ a následně 17. ledna 1938 vystoupil v basilejském socialistické „kulturním 

spolku“ s přednáškou „Psychoanalyse und Gesellschaftswissenschaften“.101 Ve zprávě 

z cesty Fenichel píše:

Z akcí, které se ve Švýcarsku konaly mimo analytickou společnost, by tu stálo za 

zvláštní pozornost následující: přednesl jsem přednášku na téma „Psychoanalýza 

a společenské vědy“ na takzvaném „Kulturgemeinschaft“ v Basileji. Jedná se o le-

vicové sdružení, které mě předtím požádalo, abych se pokud možno vyhnul cizím 

slovům, protože se ho účastnili dělníci. Ukázalo se, že marxistických studentů bylo 

mnohem víc než dělníků, a následovala s nimi nesmírně příjemná diskuse. Mluvil 

jsem obecně metodologicky a znovu jsem vyložil naši „platformu“, kterou jsme již 

považovali za samozřejmou. Mimochodem, přednáška vyjde tiskem, a stane se 

tak pro vás dostupnou. – Ukázalo se, že někteří z těchto studentů analýzu dobře 

znají, uznávají její význam jako vědecké psychologie a o příslušných problémech 

často diskutovali. Zejména jeden etnolog, který sám analýzu podstoupil, se uká-

zal jako velmi zasvěcený a já jsem měl dojem, že s ním jako skupina budeme mít 

ještě co do činění.102

100  Rundbrief 37, bod 4, 29. červenec 1937, s. 594.
101  Otto Fenichel, „Psychoanalyse und Gesellschaftswissenschaften (1938)“, Psyche 35, č. 11 (1981), 
s. 1055–1071.
102  Rundbrief 43, bod 3, 14. únor 1938, s. 720.



„Věčný reptal“

137

Přednáška tiskem nakonec nevyšla a publikována byla německy až v roce 1981. Feni-

chel v ní opakuje své teze o významu sociálního rozměru pro psychoanalýzu, kterou 

pojímá jako přírodní a materialistickou vědu, a zejména znovu formuluje svou kritiku 

redukcionisticky zužujících tendencí v psychoanalýze i v marxistické sociologii: staví 

se proti jednostrannému biologismu, psychologismu nebo sociologismu psychoana-

lýzy. Psychoanalýza a marxistická sociologie mají jít ruku v ruce a psychoanalytická 

perspektiva, jakkoliv představuje autonomní oblast bádání, se nemůže obejít bez spo-

jení s historickým a sociálním výzkumem na jedné straně a bez uznání biologického 

rozměru zkoumané reality člověka na straně druhé. V duchu basilejského příspěvku 

hovořil v srpnu 1939 v San Francisku na přednáškovém večeru iniciovaném R. Oppen-

heimerem, o němž byla řeč dříve.

„Pražská přednáška na rozloučenou“

Fenichel 29. dubna 1938 před svým definitivním odjezdem z Prahy pronesl pro úzký 

okruh kolegů v bytě v Ječné 18 „přednášku na rozloučenou“. Zamýšlí se na tím, co 

považuje v psychoanalýze za důležité. 

To, co považuji za vlastní hlavní úkol psychoanalýzy, leží dnes daleko: takzvaná 

„aplikace“ na sociologii, tj. začlenění psychoanalytických poznatků do celkové 

koncepce toho, co se děje v lidské společnosti, přičemž tato integrace by měla za 

cíl vést k „praxi“, tj. k psychologické prognóze a k psychologické technice (ovliv-

ňování lidí). To by byl úkol psychoanalyticky zcela školených sociologů, kteří 

dnes neexistují; my všichni, kteří se o tyto otázky zajímáme, jsme v sociologii 

laici. (Samotný fakt, že je třeba umožnit vzdělávání odborníků, činí praktickou 

analýzu prováděnou nelékaři naprosto nezbytnou v zájmu vědy). […] Je třeba 

zabránit zplošťování a rozkladu základů vědecké psychologie, které vytvořil  

Freud. Snad se jednou objeví společenské podmínky, které budou moci vyu-

žít toho, co jsme zachovali. Možná ne, možná přijde barbarství a psychoana-

lýza v něm zahyne – spolu s mnoha dalšími kulturními statky. […] „Uznání“,  

kterého se dnes psychoanalýze dostává, je velmi rozporuplné, není ničím jiným 

než pokušením ke kompromisu, a před tím bych chtěl varovat! Lidé, kteří ana- 

lýze porozuměli, se mohou sdružovat a prohlubovat své znalosti badatelskou 

prací, ale především jejím neustálým ověřováním na skutečnosti – bez ohledu na 

to, co do toho vykřikují lidé zprava a zleva. […] Mnohem důležitější je, aby to, co 

už existuje, bylo zachráněno před zánikem, než aby to muselo být znovu vytvo-

řeno. Nejde o to, aby se ten či onen neurotik uzdravil, ale jde o to, aby se myšlení 

uplatnilo obecně na jevy duševního života. Ne zádumčivé, nutkavě neurotické 

myšlení, které nahrazuje skutečnost pojmy, ale živé myšlení, které se orientu-

je podle bohatství skutečnosti. A toto myšlení je dnes v těžké situaci. Rozumu  

byla vyhlášena válka. Zatmělo se. Mnozí jsou pod tlakem, mnozí jsou v nouzi 



Roman Telerovský

138

a ti, kdo myslí, jsou ohroženi. Do rozumu se vmísila surová hloupost, co bylo 

kdysi, je pryč.103

Výňatky z této nepublikované přednášky Fenichel použil v článku „Some Remarks 

on Freud’s Place in the History of Science“ („Několik poznámek k Freudovu významu 

v dějinách vědy“).104

Co zbylo a co je ztraceno?

Otto Fenichela jsem uvedl jako někoho, kdo se stavěl proti konzervativním tendencím 

v psychoanalýze a proti sociálně a politicky vynucované adaptaci psychoanalýzy, která 

v jeho době musela čelit nástupu nacionálního socialismu v Německu, emigračnímu 

vykořenění, zklamání revolučních nadějí po stalinských procesech v Sovětském sva-

zu, hrůzám druhé světové války, tlakům na „amerikanizaci“ psychoanalýzy a na její 

redukci na dílčí specializaci psychiatrie anebo psychoterapie. Stejně tak se stavěl proti 

jednostrannému zdůrazňování jen biologických, psychologických anebo sociologických 

a nábožensko-kulturních aspektů výkladu psychické reality. Ve svém přístupu usiloval 

o uplatnění dialekticko-materialistického přístupu. Jeho „vědeckým“ projektem, kte-

rý sdílel ve skupině levicových psychoanalytiků, byla psychoanalýza, která zkoumá 

vzájemné působení pudového a sociálního a neopouští přitom Freudovu pudovou 

teorii a marxistickou sociologickou perspektivu a naopak se je snaží spojit. Ve svých 

„oběžnících“ hovořil střídavě o „dialekticko-materialistické psychologii“, „marxistické 

psychoanalýze“, „sociologické psychoanalýze“ nebo „psychoanalytické sociologii“.

Fenichel nevytvořil svůj vlastní psychoanalytický myšlenkový směr jako E. Fromm 

ani se kolem něho neutvořila skupina žáků a následovníků, kteří by dodnes jeho dílo 

propagovali a šířili, jako kolem W. Reicha. Zůstalo „jen“ poměrně hutné teoretické a kli-

nické dílo, v němž se Fenichelovi, navzdory jeho předčasné smrti v roce 1946, podařilo 

uchovat mnohé z toho, čím byla freudovská psychoanalýza před válkou. Dílo, které je 

dnes spíš zavátou stopou nebo soustavou takových stop. Kdybychom je dnes hlouběji 

odkryli, zachytili a zpřítomnili něco z jejich původního inspirativního tahu, navedlo by 

nás to k novým formulacím psychoanalytických otázek a dnešních problémů a ukázalo 

plodný směr jejich řešení? Nebo bychom narazili už jen na prázdný historický otisk 

původně živé stopy a kdysi rázného pohybu? Teprve nedávno zpřístupněné Rundbriefe 

a některé další dobové dokumenty nabízejí nejen detailní obraz historie zápasů psycho-

analytického hnutí v letech 1934–1945, ale ukazují se jako zdroj inspirace pro současnou 

psychoanalýzu, přinejmenším v tom, že znovuobjevují její radikální a subverzivní étos. 

103  Rundbrief 48, bod 19, 25. červenec 1938, s. 918–936.
104  Otto Fenichel, „Some Remarks on Freud’s Place in the History of Science“, Psychoanalytic Quar-
terly 15, č. 3 (1946), s. 279–284. Vydání článku bylo plánováno na rok 1940 do čísla věnovaného 
Freudově osobnosti a dílu, ale mezi publikovanými příspěvky se článek neobjevil a vyšel až v 
roce 1946.



„Věčný reptal“

139

Dějinná ruptura nicméně definitivně zpřetrhala směřování předválečné psychoanalýzy, 

které Fenichel reprezentoval, a po válce otevřela cestu všem těm tendencím, před který-

mi varoval (roztříštění, opuštění teorie libida, psychologizace, prosazení medicínského 

a psychoterapeutického charakteru psychoanalýzy ad.). Současná psychoanalýza je 

natolik „pluralizovaná“, tedy roztříštěná, že neumožňuje ani jen snít o nějaké jednotící 

„frontě“ zkoumání psychické a sociální reality, jak o tom fantazíroval Fenichel.

Seznam zdrojů

Adorno, Theodor W. Letters to his Parents 1939–1951, ed. Ch. Gödde a H. Lonitz. 

Cambridge: Polity Press, 2006. 

Adorno, Theodor W., Horkheimer, Max. Briefwechsel 1927–1969. Band II: 1938–1944, 

ed. Ch. Gödde a H. Lonitz. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 2004.

Bernfeld, Siegfried. „Sozialismus und Psychoanalyse“. Der Sozialistische Arzt. 

Vierteljahrszeitschrift des „Vereins Sozialistischer Ärzte“ 2, č. 2/3 (November 1928), 

s. 15–22.

———. Psychoanalyse – Psychologie – Sozialpsychologie Studien und 

Diskussionsbeiträge zu ihrer Theorie und Methodologie 1913–1941. Gießen: 

Psychosozial-Verlag, 2020.

Binswanger, Ralf. „Mühlleitner, Elke: Ich – Fenichel. Das Leben eines 

Psychoanalytikers im 20. Jahrhundert. Wien (Zsolnay) 2008. 446 Seiten“. Psyche 

64, č. 6 (2010), s. 568–570.

Bohleber, Werner. „Několik poznámek k Fenichelově teorii antisemitismu“. 

In Strach z cizího: Antisemitismus, xenofobie a zkušenost „uncanny“, ed. Roman 

Telerovský a Martin Mahler, s. 63–75. Praha: Česká psychoanalytická společnost, 

Psychoanalytická knihovna sv. 1, 2015.

Elias, Norbert. O procesu civilizace: sociogenetické a psychogenetické studie. I., 

Proměny chování světských horních vrstev na Západě. Praha: Argo, 2006.

———. O procesu civilizace: sociogenetické a psychogenetické studie. II., Proměny 

společnosti. Nástin teorie civilizace. Praha: Argo, 2007.

Erikson, Erik H. „Observations on Sioux education“. The Journal of Psychology 7, č. 1 

(1939), s. 101–156.

———. „Hitler’s Imagery and German Youth“. Psychiatry 5, č. 4 (1942), s. 475–493.

———. „Observations on the Yurok: Childhood and World Image“. University of 

California Publications in American Archeology and Ethnology 35, č. 10 (1943),  

s. 257–302.

———. „Childhood and Tradition in Two American Indian Tribes – A Comparative 

Abstract, with Conclusions“. Psychoanalytic Study of the Child 1, č. 1 (1945),  

s. 319–350.



Roman Telerovský

140

Fenichel, Otto. „Bernfeld, Siegfried: Sozialismus und Psychoanalyse. Dazu 

Diskussionsbemerkungen von Otto Kaus, Barbara Lantos, D. Ed. Alexander, 

Otto Müller, Ernst Simmel. Der sozialistische Arzt. II, 2/3“. Imago 14, č. 2/3 (1928),  

s. 385–388.

———. „Die offene Arbeitskolonie Bolschewo“. Imago 17, č. 4 (1931), s. 526–530.

———. „Reich, Wilhelm: Dialektischer Materialismus und Psychoanalyse. Unter  

dem Banner des Marxismus. III, 5. Oktober 1929“. Imago 17, č. 1 (1931), s. 132–137.

———. „Psychoanalyse der Politik: Eine Kritik“. Psychoanalytische Bewegung 4, č. 3 

(1932), s. 255–268.

———. „Über die Psychoanalyse als Keim einer zukünftigen, dialektisch-

materialistischen Psychologie“. Zeitschrift für Politische Psychologie und 

Sexualökonomie 1, č. 1 (1934), s. 43–62.

———. „Psychoanalysis as the Nucleus of a Future Dialectical-Materialistic 

Psychology [1934]“. American Imago 24, č. 4 (1967), s. 290–311.

———. „The Drive to Amass Wealth [1935]“. Psychoanalytic Quarterly 7, č. 1 (1938),  

s. 69–95.

———. „Über Psychoanalyse, Krieg und Frieden“. Internazionales Ärtzliches Bulletin 

2, č. 2–3 (1935), s. 30–40.

———. „O psychoanalýze, válce a míru ]1935]“. Přel. Martin Hašek. Analogon, č. 101 

(2023), s. I–VII.

———. „Psychoanalysis of Antisemitism [1937]“. American Imago 1, č. 2 (1940),  

s. 24–39.

———. „Über Trophäe und Triumph. Eine klinische Studie [1937]“. Internationale 

Zeitschrift für Psychoanalyse 24, č. 3 (1939), s. 258–280.

———. „Psychoanalyse und Gesellschaftswissenschaften [1938]“. Psyche 35, č. 11 

(1981), s. 1055–1071.

———. „Some Remarks on Freud’s Place in the History of Science [1940]“. 

Psychoanalytic Quarterly 15, č. 3 (1946), s. 279–284.

———. „The End of Reason: Max Horkheimer. Studies in Philosophy and Social 

Science, IX, 1941, pp. 366–389“. Psychoanalytic Quarterly 12, č. 4 (1943),  

s. 606.

———. „Psychoanalytic Remarks on Fromm’s ‚Escape from Freedom‘ [1942]“. 

Psychoanalytic Review 31, č. 2 (1944), s. 133–152.

———. „Elements of a Psychoanalytic Theory of Anti-Semitism [1944]“. In Anti-

Semitism: A Social Disease, ed. Ernst Simmel, s. 11–32. New York: International 

Universities Press, 1946. 

———. „Prvky psychoanalytické theorie antisemitismu [1944]“. Přel. Otakar Kučera. 

In Sborník psychoanalytických prací, ed. Bohodar Dosužkov, s. 18–32. Praha: Máj, 

1948.

———. The Psychoanalytic Theory of Neurosis. New York: W. W. Norton and Co., Inc., 

1945.



„Věčný reptal“

141

———. 119 Rundbriefe (1934–1945): Band I: Europa (1934–1938), ed. Johannes 

Reichmayr a Elke Mühlleitner, Band II: Amerika (1938–1945), ed. by Elke 

Mühlleitner a Johannes Reichmayr. Frankfurt am Main: Stroemfeld Verlag,  

1998.

Foulkes, S. H. „Elias, Norbert: Über den Prozess der Zivilisation, erster Band: 

Wandlungen des Verhaltens in den weltlichen Oberschichten des Abendlandes. 

Academia Verlag, Prag, Vorabdruck, 1937. 327 S.“. Internationale Zeitschrift für 

Psychoanalyse 24, č. 1–2 (1939), s. 179–181.

Fromm, Erich. „Die Entwicklung des Christusdogmas. Eine psychoanalytische 

Studie zur sozialpsychologischen Funktion der Religion“. Imago 16, č. 3–4 (1930), 

s. 305–373.

———. „Politik und Psychoanalyse“. Psychoanalytische Bewegung 3, č. 5 (1931),  

s. 440–447.

———. „Über Methode und Aufgabe einer Analytischen Sozialpsychologie. 

Bemerkungen über Psychoanalyse und historischen Materialismus [1932]“. Open 

Publishing Rights GmbH, 2015.

———. „Theoretische Entwürfe über Autorität und Familie. Sozialpsychologischer 

Teil“. In Studien über Autorität und Familie. Forschungsberichte aus dem Institut 

für Sozialforschung, ed. Max Horkheimer, s. 77–135. Paris: Félix Alcan, 1935.

Giefer Michael. „Editorial“. Luzifer-Amor: Zeitschrift zur Geschichte der Psychoanalyse 

33, č. 65 (2020), s. 5–6.

Giefer, Michael, Mühlleitner, Elke. „Von Tag zu Tag: Fenichels Tagesliste“. Luzifer-

Amor: Zeitschrift zur Geschichte der Psychoanalyse 33, č. 65 (2020), s. 80–92.

Giefer, Michael. „Die Entwicklung der Psychoanalyse in der Tschechoslowakei von 

den Anfängen bis 1939“. Luzifer-Amor: Zeitschrift zur Geschichte der Psychoanalyse 

34, č. 68 (2021), s. 7–26.

———. „Vývoj psychoanalýzy v Československu do roku 1939“. Revue pro 

psychoanalytickou psychoterapii a psychoanalýzu 24, č. 1–2 (2022), s. 8–23.

Gordon, Paul. „Souls in Armour: Thoughts on Psychoanalysis and Racism“. British 

Journal of Psychotherapy 10, č. 1 (1993), s. 62–76.

Harris, Benjamin, Brock, Adrian. „Freudian psychopolitics: The rivalry of Wilhelm 

Reich and Otto Fenichel, 1930–1935“. Bulletin of the History of Medicine 66, č. 4 

(1992), s. 578–612.

Havlíček, Zbyněk. „Rozdíl mezi sovětskou a buržoazní psychologií [1952]“.  

In τ. Deníky / korespondence, s. 15–18. Praha: dybbuk, 2022.

———. „Skutečnost snu [1950]“. In Skutečnost snu, s. 37–171. Praha: Torst, 2003.

Horkeimer, Max. „Theoretische Entwürfe über Autorität und Familie. Allgemeiner 

Teil“. In Studien über Autorität und Familie. Forschungsberichte aus dem Institut 

für Sozialforschung, ed. Max Horkheimer, s. 3–76. Paris: Félix Alcan, 1935.

———. „The End of Reason“, Studies in Philosphy and Social Science 9, č. 3 (1941),  

s. 366–388.



Roman Telerovský

142

Jacoby, Russel. The Repression of Psychoanalysis. Otto Fenichel and the Political 

Freudians. Chicago: University of Chicago Press, 1983.

Löewenfeld, Heinrich [jako Heinrich Lind]. „Massenpsychologie des Faschismus“. 

Internationales Ärztliches Bulletin 1, č. 3–4 (1934), s. 67–68. 

——— [jako Heinrich Lind]. „Der Einbruch der Sexualmoral“. Internationales 

Ärztliches Bulletin 2, č. 2–3 (Februar–März 1935), s. 43–44.

Loewenfeld, Henry. „Zur Psychologie des Faschismus [1935]“. Psyche 31, č. 6 (1977),  

s. 561–579.

Löewenfeld, Heinrich [jako Jindřich Löwenfeld]. „Historie psychoanalysy“. 

Přítomnost 13, č. 7 (1936), s. 105–107.

——— (jako Jindřich Lev). „Psychologovy poznámky k případu dvou vražd“. 

Přítomnost 13, č. 8 (1936), s. 123–125.

——— [jako Jindřich Löwenfeld]. „Freud jeho škola a kritikové“. Přítomnost 13, č. 19 

(1936), s. 299–301.

——— [jako Jindřich Lev]. „Psychologie diktátora. Muž, který se skrývá“. Přítomnost 

14, č. 8 (1937), s. 127–128.

——— [jako Jiří Benda]. „K psychologii německého fašismu“. Dějiny a přítomnost. 

Sborník Historické skupiny, č. 1 (1937), s. 74–85.

Loewenstein, Rudolf. „Anti-Semitism: A Social Disease: Edited by Ernst Simmel, 

M. D. Preface by Gordon W. Allport. New York: International Universities Press, 

1946. 140 pp.“, Psychoanalytic Quarterly 16, č. 3 (1947), s. 409–413.

Luzifer-Amor: Zeitschrift zur Geschichte der Psychoanalyse (Themenschwerpunkt: 

Prag I – Die Psychoanalyse in der Tschechoslowakei 1933–1970) 34, č. 68 (2021), 

ed Michael Giefer.

Mühlleitner, Elke. Ich — Fenichel. Das Leben eines Psychoanalytikers im 20. 

Jahrhundert. Wien: Zsolnay, 2008.

Mühlleitner, Elke, Reichmayr, Johannes. „Die ‚Wiener‘ Psychoanalyse im Exil“. 

Luzifer-Amor: Zeitschrift zur Geschichte der Psychoanalyse 16, č. 31 (2003),  

s. 70–105.

Müller, Thomas. Von Charlottenburg zum Central Park West. Henry Lowenfeld und 

die Psychoanalyse in Berlin, Prag und NewYork. Frankfurt n. M.: edice Deja vu, 

2000.

Nezval, Vítězslav. Moderní básnické směry. Praha: Československý spisovatel, 1966.

Pachta, Jan. „Sociální psychologie a dějezpyt“. Dějiny a přítomnost. Sborník 

Historické skupiny, č. 1 (1937), s. 58–74.

Peglau, Andreas. „‚Ich fürchte, dass uns solche Stellungnahmen 

auseinanderbringen.‘ Das Ende der Freundschaft zwischen Otto Fenichel und 

Wilhelm Reich“. Luzifer-Amor: Zeitschrift zur Geschichte der Psychoanalyse 33, 

č. 65 (2020), s. 60–79.

Reich, Annie. „Über Trophäe und Triumph. (Trophy and Triumph.) Otto Fenichel. 



„Věčný reptal“

14 3

Int. Ztschr. f. Psa. u. Imago, XXIV, 1939, pp. 258–280“. The Psychoanalytic Quarterly 

10, č. 2 (1941), s. 355–362.

Reich, Wilhelm. „Dialektický materialismus a psychoanalýza“. In Sapir, André, 

Jurynec, Volodymyr O., Reich, Wilhelm. Marxismus a freudismus, s. 69–116. Praha: 

Levá fronta, Knihovna Levé fronty, 1933.

Revue pro psychoanalytickou psychoterapii a psychoanalýzu (Co jsme nevěděli 

z historie československé psychoanalýzy) 24, č. 1–2 (2022), ed. Eduard. Rys 

a Roman Telerovský.

Richards, Arnold D. „The Left and Far Left in American Psychoanalysis: 

Psychoanalysis as a Subversive Discipline.“ Contemporary Psychoanalysis 52, č. 1 

(2016), s. 111–129.

Ruttner, Florian. „The Historical Group, Psychoanalysis, and the Nazi Menace“. 

Contradictions/Kontradikce: A Journal for Critical Thought 8, č. 2 (2024).

Schröter, Michael. „Psychoanalyse emigriert. Zu den Rundbriefen von Otto Fenichel 

(mit einem Exkurs: Fenichel und Norbert Elias)“. Psyche 54, č. 11 (2000),  

s. 1141–1174.

Simmel, Ernst (ed.). Anti-Semitism: A Social Disease. International Universities Press, 

1946.

Teige, Karel. „Surrealismus není uměleckou školou [1935]“. In Zápasy o smysl 

moderní tvorby, Výbor z díla II. Praha: Čs. spisovatel, 1969, s. 597–598.

Theilemann, Steffen. „Das Kinderseminar von Otto Fenichel und Harald  

Schultz-Hencke.“ Luzifer-Amor: Zeitschrift zur Geschichte der Psychoanalyse 33, 

č. 65 (2020), s. 7–30.



Roman Telerovský

14 4



O psychoanalýze jako zárodku budoucí dialekticko-materialistické psychologie

145

O PSYCHOANALÝZE  
JAKO ZÁRODKU BUDOUCÍ  
DIALEKTICKO-MATERIALISTICKÉ 
PSYCHOLOGIE*

Otto Fenichel
DOI 10.46957/con.2024.1.6

Ten, kdo usiluje o dialekticko-materialistickou psychologii, musí neustále bojovat na 

dvou frontách: jednak proti idealismu, jenž staví duševní do principiálního protikladu 

k tělesnému a toto duševní považuje za něco jaksi základnějšího, „vyššího“, „nadpo-

zemštějšího“; a jednak proti chybnému materialistickému pojetí – nazvali bychom ho 

pseudo-materialistickým – které by nejraději existenci duševního celkově popřelo. 

Zatímco mezi odbornou veřejností psychologické vědy je první fronta bezpochyby 

mnohem významnější, v kruzích stoupenců historického materialismu se stále ještě 

ukazuje velmi nutným neztrácet ze zřetele tu druhou.

Není pochyb o tom, že se v těchto kruzích často setkáváme se zásadní nedůvěrou 

vůči psychologii jako takové. Musíme konstatovat, že tato nedůvěra je věcně naprosto 

neoprávněná, i když pochopitelná vzhledem k tomu, co většina dosavadních psycho-

logických škol vydávala za vědu.

To, co učily, se v převažujícím procentu nedá řadit k přírodním vědám, nýbrž samo 

sebe označuje za „vědu duchovní“; na univerzitách se totiž psychologie vyučuje ve 

spojení s „filozofií“, nikoliv s biologií. Při nahlédnutí do mnohých učebnic filozofické 

psychologie si zřetelně povšimneme množství spekulativně rozebíraných metafyzic-

kých problémů týkajících se svobodné vůle, osobitosti duše, ba téměř nesmrtelnosti, 

zaznamenáváme původ v oblastech, které dříve patřily teologům. Příkrá konfrontace 

mezi „tělem“ a „duší“ vždy skrytě obsahuje konfrontaci mezi lidským a božským, mezi 

přirozeným a nadpřirozeným. Není to až tak dávno, co náboženské předsudky anato-

mům bránily ve vědeckém zkoumání lidského těla; zatímco anatomie a fyziologie se od 

těchto předsudků z velké části osvobodily, psychologii stále ve značné míře prostupují.

Mnohé psychologické školy však necharakterizuje pouze idealistický způsob myšlení, 

ale také s ním související naprosté přehlížení společenské reality a jejího významu. 

*  Přeloženo z Otto Fenichel, „Über die Psychoanalyse als Keim einer zukünftigen, dialektisch-ma-
terialistischen Psychologie“, Zeitschrift für Politische Psychologie und Sexualökonomie 1, č. 1 
(1934), s. 43–62.



Otto Fenichel

146

Konkrétní lidské myšlení a cítění bývá často považováno za něco, co se vznáší samo 

„o sobě“ ve vzduchu, nezávisle na konkrétní historické a společenské situaci, v níž se 

myslící nebo cítící člověk nachází.

Z těchto důvodů jsme nedůvěru materialistů vůči psychologii nazvali pochopitelnou. 

Přesto je však neoprávněná.

O jistém materialistickém anatomovi se traduje, že když se mluvilo o duševních 

fenoménech, říkal: „Za svůj život jsem pitval pět tisíc mrtvol a nikdy jsem žádnou duši 

nenašel.“ Známé je také heslo osvícenského materialismu: „Duše je sekrecí mozku.“

Anatom nemá pravdu, neboť skutečné a „materiální“ není pouze to, co lze vidět, ale 

také to, co lze vnímat na základě bezprostřední zkušenosti nebo zprostředkovaného 

přesvědčivého úsudku. Sice v mrtvole duši nenašel, ale jako každý člověk cítil a myslel, 

prožíval radost a bolest atd. Realita dat našeho vědomí není o nic menší než realita 

vnější přírody; liší se od ní jen některými vlastnostmi (například postrádá rozpro-

střenost v prostoru). Co se týče slov o „sekreci mozku“, nejsou biologicky oprávněná, 

ale i kdybychom to pominuli, musíme se ptát: Vyplývá z poznatku, že žluč je sekrečním 

produktem jater, že vědou je toliko anatomie jater, ale nikoli už fyziologická chemie 

žluči? Uskutečňování duševních dějů se může pojit s funkcí mozku stejně jako vznik 

žluči s funkcí jater. Přesto je psychické dění, které se takto uskutečňuje, přírodním 

výtvorem, jehož vlastní zákonitosti si zaslouží být studovány podle přírodovědeckých 

kritérií stejně jako specifické zákonitosti vztahující se ke žluči.

Musí být tedy jasné, že názor vyjádřený slovy: materialista věří pouze v „tělesné“, 

zajímat se o psychické by znamenalo idealismus, je od základu mylný. Takový názor 

je sám již důsledkem idealistického způsobu myšlení, který staví tělesné a duševní 

do nepřekonatelného protikladu. Ne, materialista je ten, kdo skutečnost všude, kde ji 

nachází – a nachází ji v datech vnitřního stejně jako vnějšího vnímání –, uznává jako 

takovou a snaží se porozumět jejím zákonitostem a vývoji z podmínek, které jsou jim 

imanentní, bez „nadpřirozena“. Marx nemyslel jinak, což lze doložit četnými citáty; zde 

stačí připomenout, že za nejmateriálnější základnu, která vůbec uvádí výrobní proces 

do chodu, právem považuje především lidské potřeby; a tyto potřeby jsou psychické 

povahy (i když, jak hned probereme, pocházejí ze somatického zdroje).

Materialistická psychologie uznává existenci psychického jako svébytné oblasti pří-

rody a snaží se vysvětlovat specifické formy, v nichž toto psychické vystupuje, z ma-

teriální skutečnosti, ve které se nositel tohoto psychického nalézá (z jeho těla i z jeho 

konkrétního prostředí, které působí prostřednictvím prožitků).

Psychično je skutečné, protože je přímo dáno vnitřnímu vnímání. Ale co se s touto 

daností dosud dělalo a co by se dělat mohlo a mělo? – Pomalým vývojem se přírodovědecké 

myšlení prosazuje proti náboženskému. Přírodní vědy, vznikající a dále se rozvíjející 

v určitých momentech vývoje lidských výrobních sil, v nichž se jejich nástup stává 

technickou nutností, popisují a vysvětlují skutečné fenomény. Bez mnohého filozofování 

a znalosti teoretických diskusí je jasné, co se přitom míní pod pojmem „skutečné“ a co 



O psychoanalýze jako zárodku budoucí dialekticko-materialistické psychologie

147

pod pojmem „vysvětlovat“. „Skutečné“ je to, co je dáno v našem zkušenostním světě, 

přičemž nás ani v nejmenším nezajímá, zda by mohl existovat metafyzický svět mimo 

naši zkušenost. A nějaký fenomén „vysvětlovat“ znamená předpovídat jeho průběh, 

resp. ho umět technicky využít. Ve fyzice nebo astronomii neexistuje žádná „morálka“, 

pouze „správně“ nebo „chybně“. Přitom však také víme, jak omezené jsou možnosti „pří-

rodovědecky pravdivého“; „čistá pravda“ je fikcí buržoazní vědy. Samozřejmě znalosti 

v oblasti fyziky závisí i na tom, do jaké úrovně, kým a za jakým účelem jsou fyzikální 

pracoviště financována. Přesto tato fikce prostě patří k podstatě buržoazní vědy, a nikoho 

by ani nenapadlo vyvracet nějakou fyzikální publikaci tvrzením, že její výsledky jsou 

nepěkné nebo nemravné. – Zcela jinak se veřejnost staví ke skutečnosti duševní. Zde 

nemá existovat žádná kauzalita, žádná kvantita, žádné zákonitosti. Představy o dechu 

božím, jenž byl člověku vdechnut a jejž by bylo rouháním zkoumat stejnými pozemskými 

prostředky jako tělo, stále ještě straší všude kolem v trochu pozměněné podobě – na-

příklad ve formě pojmu „duch“. Lze to vyjádřit i takto: Některé diference mezi danostmi 

„fyzického světa“ a danostmi „duševního světa“ byly tendenčně zabsolutizovány, ale 

jejich shody – obojí patří do přírody a musí být zkoumáno stejnými přírodovědeckými 

metodami – se přehlížely. Marxistická kritika, která by ozřejmila, proč je tomu tak, by 

nebyla příliš obtížná, ale na tomto místě by nás zavedla příliš daleko.

Požadujeme-li, aby psychická skutečnost byla vědecky uchopena stejným způsobem 

jako ostatní příroda, musíme zodpovědět dvě otázky:

1. jak to udělat, 2. proč se to má udělat.

Křivdili bychom dějinám psychologie, kdybychom chtěli tvrdit, že tato věda vždy 

spočívala jen ve filozofických spekulacích. Existovaly a existují různé psychologické 

směry, které je třeba na základě způsobu jejich myšlení označit za přírodovědecké. Jako 

jejich reprezentanty bych uvedl experimentální psychologii, která sama o sobě vůbec 

není jednotným útvarem, ale zahrnuje mnoho různých způsobů myšlení a výzkumných 

proudů; k těmto směrům by se také mohla počítat reflexologie provozovaná v Sovětském 

svazu; dále pak psychofyzika. Ani v případě experimentální psychologie, ani v případě 

psychofyziky se nám však nejeví, že by jakkoli splňovaly kritéria, jejichž dodržování 

musíme od dialekticko-materialistické psychologie vyžadovat. Tyto směry mohou být 

vědecky nesporné, a proto jistě mohou poskytovat výzkumné výsledky odpovídající 

dialektickému myšlení, vždy však zahrnují pouze tu či onu od souvislostí izolovanou 

psychickou funkci nebo nějaké detaily prožívání. To, čemu se v běžném životě říká 

„prožívání“, celá složitost lidského duševního života a jeho motivace, jim zůstává ne-

přístupné. Tyto směry mnohdy pseudomaterialistickým způsobem příliš analogizují 

psychické a fyzikální dění. – Mohl by existovat nějaký způsob výzkumu, který by se 

přírodovědecky chopil celé komplexní povahy skutečné plnosti prožívání, jež nebyla 

dosud vědeckému poznání přístupná, ale pouze ji intuitivně popisovali básníci? Způsob, 

který by nakonec usiloval o psychologickou prognostiku a techniku (ovlivňování lidí), 

jejichž spolehlivost by nezaostávala za fyzikální prognostikou a technikou?



Otto Fenichel

148

Co musíme od takovéto psychologie vyžadovat?

1) Musí být začleněna do biologie. – Psychické dění se vyskytuje pouze u živého 

organismu; je zvláštním případem životních dějů. Obecné zákony, které platí pro děje 

životní, musí platit i pro dění psychické. K tomu se přidávají specifické způsoby cho-

vání psychična.

2) Jako každá přírodní věda zkoumá zákonitosti, tedy se nespokojuje s pouhým popi-

sem jedinečných procesů. Jejím předmětem není osoba X, ale pravidelnosti v lidském 

duševním životě: Za jakých okolností dochází k prožitkům a, b, c? Jaké síly mají vliv na 

způsob a obsah prožitku? Jakým způsobem tento vliv uplatňují a jak vypadají výsledky?

3) Materialistická psychologie je absolutně nehodnotící. Neexistuje v ní dobré a zlé, 

mravné a nemravné nebo celkově nějaké normativní požadavky, nýbrž dobré a zlé, 

mravné a nemravné a normativní požadavky jsou pro ni lidské způsoby myšlení, kte- 

ré je třeba jako takové zkoumat v jejich vzniku z materiálních předpokladů. Nepřipustí, 

aby se do její oblasti znovu dostávalo nějaké „nadpřirozeno“ v jakkoli zastřené podobě.

Je-li třeba psychické dění principiálně chápat z materiálních podmínek, které spo-

čívají v jeho základech, pak mohou existovat pouze dva druhy takovýchto podmínek 

a je jediným úkolem materialistické psychologie vysvětlit určitý zkoumaný předmět 

z jejich interakce: zaprvé z biologické danosti příslušného organismu, po jejímž vzniku 

již nepátrá psychologie, nýbrž biologická vývojová historie, tzv. fylogenetika; a zadruhé 

z prostředí, které na tuto biologickou strukturu působí. Již tato jednoduchá úvaha nám 

ukazuje, kde lze budovat základní most mezi psychologií, coby speciálním případem, 

a biologií: veškerá živá hmota reaguje na dráždění, tj. přijímá energetické změny ve 

svém prostředí jakožto dráždivé podněty, zpracovává je ve „stavu vzrušení“ a „reaguje“, 

čímž své vzrušení opět ztrácí. Podle modelu tohoto takzvaného „reflexního schéma-

tu“ lze v konečném důsledku zobrazovat veškeré psychické dění. Na nějakou danou 

strukturu působí dráždivý podnět; to vyvolá stav vzrušení, který si vynucuje „reakci“ 

čili „vybití“ [Abfuhr]; a k „vybití“ nakonec dojde za překonávání nejrůznějších do cesty 

se stavějících překážek, jejichž původ musí materialistická psychologie vysvětlit právě 

z interakce biologické struktury a vnějšího světa. Právě těmito kladenými problema-

tickými překážkami se psychické dění odlišuje od procesu reflexivního.

Takové pojetí, které nechává duševní život vyplývat z interakce sil, které si vynucují 

vybití, a těch, které vybití zadržují, lze nazvat dynamickým. Chápe duševní život, jak se 

ukazuje našemu vědomí, jako výslednici sil, které je třeba z tohoto výsledku vyvodit. 

Samy tyto síly se musí, jak bylo řečeno – má-li celá tato psychologie zůstat materialis-

tická –, skládat z primitivních, v tělesnu zakořeněných a v průběhu biologického vývoje 

vznikajících potřeb, takzvaných pudů, a z působení vnějšího světa na ně. Něco třetího, 

třeba jako imanentní „princip zdokonalování“ nebo něco podobného, nemá v mate-

rialistické psychologii místo. (Dynamická psychologie je vždy v první řadě psychologií 

pudů. Znamená to tedy, že uznává pouze pudy a popírá všechny ostatní duševní události, 

které jsou vědomí dány? Ne; znamená to však, že ostatní jevy ukazuje jako vznikající 

na základě pudů a vlivu vnějšího světa; tak jako například buněčnou teorii nevyvrací 



O psychoanalýze jako zárodku budoucí dialekticko-materialistické psychologie

149

existence nebuněčné kostní hmoty nebo nebuněčných nervů, jestliže se daří první 

příklad objasnit jako mezibuněčnou hmotu a druhý za pomoci teorie neuronů rovněž 

vyvodit z existence buněk. V tomto směru se nám jeví jedna z prací Sigmunda Freuda, 

ač obsahově asi hodná kritiky, jako velmi významná z heuristického hlediska; jmenuje 

se „Popření“1 a pokouší se dokázat, že psychická funkce úsudku, která je zdánlivě tolik 

vzdálená veškerému pudovému životu, je vlastně pudem změněným vlivem vnějšího 

světa.) Nenechá si žádnou filozofickou námitkou jako „v psychice neexistuje kvantita“ 

apod. bránit v tom, aby si coby pracovní hypotézu představovala tyto síly – v analogii 

s energetickými jevy fyzického světa – jakožto vybavené různou intenzitou, působící 

v různých směrech (vybití podporující nebo brzdící). Zkoumání rozdílností těchto 

intenzit a jejich vzájemných vztahů přistupuje coby ekonomické hledisko vedle uvede-

ného hlediska dynamického. Takový způsob myšlení bere psychické dění jako to, čím 

se skutečně jeví v bezprostředním prožívání, jako plynoucí, neustále se proměňující 

dění, které je třeba zachytit v jeho průběhu. A pojetí „psychické energie“, jejíž suma 

zůstává stejná a jejíž dílčí součty lze přesouvat od jedné síly ke druhé, bude zachováno 

potud, pokud toto pojetí slouží přírodovědeckému úkolu jednotně vysvětlovat různorodé 

fenomény a v posledku umožňovat předpovědi a technické využití.

Psychické jevy vysvětlujeme, jak jsme uvedli, působením vnějších sil na vnitřní. 

Těmi vnitřními jsou nakonec biologicky ustavené pudy. A co jsou ty vnější? Skutečné 

materiální podmínky působící na organismus. Neexistuje žádná psychologie v onom 

ve vzduchu se vznášejícím světě Dühringových „dvou mužů“, kterému se už Engels 

právem vysmíval,2 nýbrž pouze v určité konkrétní společnosti a v určitém momentu 

této konkrétní společnosti.

Dosti jsme zabředli do teorie. Bude proto lépe, obrátíme-li se ke druhé otázce, tedy 

k jakým praktickým účelům má dialekticko-materialistická psychologie sloužit, abychom 

dávali konkrétnější odpovědi.

Vyjděme z hrubého příkladu: V buržoazní psychologické literatuře hraje významnou 

roli takzvaná psychologie zločinu. Lidé si lámou hlavu a dalece teoretizují o tom, proč 

asi ten či onen člověk krade. Mají přitom tendenci až groteskně přehlížet buržoazní 

společenské poměry spočívající v tom, že statky vhodné k uspokojování potřeb jsou 

k dispozici v dostatečném množství, ale většině lidí chybí možnost jich užívat. To, že 

někdo chce uspokojit svou biologickou potřebu, je sice i psychologická skutečnost, 

ovšem neproblematická. Je to samozřejmost. Za takovýchto společenských poměrů 

může problém vypadat pouze takto: Proč tolik a tolik lidí nekrade? Jinými slovy: Jaké 

1  Sigmund Freud, „Popření“, přel. Jiří Pechar (v knize chybně uveden Miloš Kopal), in Spisy z let 
1925–1931, Sebrané spisy Sigmunda Freuda 14 (Praha: Psychoanalytické nakladatelství, 2007), 
s. 13–18. Pozn. ed.
2  Narážka na Bedřich Engels, „Pana Eugena Dühringa převrat vědy (‚Anti-Dürhing‘)“, překl.  
neuveden, in Spisy 20, Karel Marx a Bedřich Engels (Praha: Svoboda 1966), zejm. s. 111–112. 
Pozn. ed.



Otto Fenichel

150

vlivy prostředí zasáhly do jejich pudového života a změnily jej? První odpověď bude 

znít: Vládnoucí třídy vytvořily prostřednictvím instituce, trestního soudnictví, sílu, 

totiž strach z trestního soudnictví, která působí proti pudovému jednání a často se 

ukazuje jako silnější. Není však pochyb o tom, že existují mnozí lidé, kteří už nedoká-

žou krást ani tehdy, když mají jistotu, že nebudou dopadeni. (U jiných „asociálních“ 

a „antisociálních“ skutků to může být zřetelnější než u krádeží.) Působení prostředí 

tedy již proměnilo pudové chování ve větší míře, než kdyby vyvolávalo pouze strach. 

Výchovný vliv – „ideologie“ – skutečně změnil pudovou strukturu dotyčného člověka 

takovým způsobem, že energie, které byly odňaty původním pudovým snahám, nyní 

působí proti těmto snahám samotným a brání jejich rozvoji. Dialekticko-materialistická 

psychologie zkoumá, jak takové strukturální proměny probíhají.

Poznání, že stávající společenský řád mění psychické struktury svých příslušníků 

prostřednictvím své ideologie, není nové a rozhodně není protimarxistické. Protimarxis-

tickým by se stalo pouze tehdy, kdybychom ideje považovali za něco nadpozemského, co 

stojí proti ekonomické podmíněnosti. Ideologie však vzniká z výrobních vztahů, jejich 

rozporů a zájmů, a sice ze zájmů vládnoucí třídy. O vzniku, významu a formách působení 

ideologie se lze u Marxe dočíst mnoho důležitého. Najdeme u něj, že a jak výrobní vztahy 

vytvářejí „ideje v lidských hlavách“ a jak tyto ideje zpětně prostřednictvím lidského 

jednání působí na ekonomickou základnu. Marx však nemohl psát o podrobnostech 

toho, „jak“ tyto procesy probíhají, protože neexistovala žádná dialekticko-materialistická 

psychologie. Ale marxisté, kteří se domnívají, že takové detaily proto nejsou zajímavé, 

nemají pravdu. Pokud stále dokola ujišťují, že vládnoucí třída disponuje školami, ná-

boženstvím, tiskem a rozhlasem, zatímco revoluční strany jsou slabé a bezmocné; že 

čím více jejich propaganda kvantitativně proniká mezi masy a čím více roste bída, 

tím spíše se bude dařit působení ideologie vyvažovat, pak existuje velké nebezpečí, 

že se s touto moudrostí spokojí. Mohli by místo toho jednou začít podrobně studovat 

formy působení škol, náboženství, tisku a rozhlasu, možná by se přitom pokusili také 

o hierarchizaci těchto „ideologických továren“ a možná dokonce objevili ještě účinnější 

továrny takového druhu, na které dosud ani nepomysleli, jako třeba rodina a spole-

čenský sexuální útlak. Wilhelm Reich pro nás tyto faktory postavil do správného světla. 

Je-li člověk produktem svých materiálních podmínek, pak je jím, a to zcela v Marxově 

smyslu, ve dvou ohledech. Ekonomické poměry působí na jednotlivce nejen přímo, ale 

také nepřímo prostřednictvím změny jeho psychické struktury.

Z toho vyplývá nejprve nejdůležitější praktický úkol dialekticko-materialistické 

psychologie. Ideologii vládnoucích tříd se dosud čelilo pouze odhalením její pravé 

objektivní funkce. Je však načase pochopit, proč to tak často přináší tak malý užitek. 

Ideologické ovlivnění vždy znamená zastření funkce rozumu. Nadšeného člověka nelze 

přesvědčit argumenty. – Proti tomu hned někdo namítne, že nadšení není až tak běžnou 

záležitostí, aby nakládání s tímto zvláštním stavem představovalo natolik důležitý 

problém. Pokud se však ukáže, že u všech lidí nepřetržitě působí mechanismy, které 

bychom mohli nazvat „nevědomým nadšením“, tj. mechanismy spočívající v tom, že 



O psychoanalýze jako zárodku budoucí dialekticko-materialistické psychologie

151

logické myšlení a racionální jednání jsou v určitých momentech a určitým způsobem 

omezeny podobně, jako je to očividně u nadšení, nabývá tato otázka na praktickém 

významu. Poznatky v této oblasti musí v nebývalé míře změnit propagandistickou práci. 

Jejich důležitost však výrazně vzroste také při politických rozhodnutích, která mohou 

selhávat, pokud budou činěna „ekonomisticky“, tj. pouze s přihlédnutím k materiálním 

ekonomickým základům a bez ohledu na jejich dialektickou odezvu v lidské mysli. Šlo 

by to ukázat na četných příkladech. Nejdůležitějším z těchto příkladů je pouze psycho-

logicky vysvětlitelné zaostávání revolucionalizace proletariátu ve vztahu k „ekonomické 

základně“. – Jiný příklad: Tu a tam se již vyskytly pokusy o marxistickou kritiku vý-

chovných institucí jakožto společenských institucí k ohlupování lidí prostřednictvím 

ideologického vzdělávání, tato kritika by však nabyla zcela jiné kvality, kdyby na základě 

psychoanalytické zkušenosti docházelo k lepšímu pochopení hloubky celoživotní vazby 

nejen na obsahy zážitků z dětství, ale i na formu, ve které byly tyto zážitky prožity, např. 

význam instituce rodiny („Oidipova komplexu“ a „Nadjá“).

Kritika stávajících institucí, jejichž společenský význam lze plně poznat teprve za 

pomoci psychologie, s sebou přirozeně přináší i řadu pozitivních možností k uplat-

nění získaných poznatků. To, co dnešní psychoanalýza se svými poznatky dokáže, je 

terapie neuróz u jednotlivých pacientů, kteří musí být léčeni hodinu denně po dobu 

měsíců a let. Jinak nedokáže nic. Taková terapie je směšná vzhledem k nesmírnému 

neurotickému strádání mas, které se vedle stejně nesmírného strádání materiálního 

neprávem opomíjí. (Z našeho hlediska bychom však neměli opovrhovat ani zdlouhavý-

mi analýzami jednotlivých pacientů; tato nedostačující terapeutická práce je zároveň 

jedinou výzkumnou metodou vznikající dialekticko-materialistické psychologie.) Daleko 

důležitější otázka prevence neuróz nebyla ještě téměř ani nastolena. Za prvé z týchž 

důvodů, pro které se i v jiných oblastech buržoazního lékařství praktikuje mnohem 

více terapie než prevence. Za druhé je jednotlivý lékař za terapeutickou činnost placen 

pacientem; úvahy o prevenci by ho však vedly k poznání společenské zakořeněnosti 

neuróz, a tím i k poznání celého problematického charakteru naší společnosti, tedy 

k poznání, kterému se buržoazní lékař rád vyhne. Pokud však někdo, kdo má znalosti 

marxismu, využije s marxistickými zásadami poznatky nové psychologie, otevře si 

tím nejen možnost úspěšně přistoupit k problémům prevence neuróz, ale také mož-

nost chopit se toho, co po staletí žádala buržoazní pedagogika, ale nedokázala splnit: 

vědecky odůvodnit pedagogické instituce a činnosti.

Nyní by bylo nanejvýš zajímavé podpořit tato tvrzení příklady. Na tomto místě však 

musíme nejprve splnit jiný úkol.

Nemůžeme se již vyhýbat otázce, že psychoanalýza, ačkoli i ona obsahuje ideali-

stické prvky, od nichž se marxista musí distancovat, je přesto ve svém jádru jedinou 

empirickou vědou o duševním životě, která splňuje všechny námi uvedené požadavky, 

a kterou je proto třeba považovat za zárodek dialekticko-materialistické psychologie.

Nebylo by obtížné toto tvrzení před erudovanými psychoanalytiky, kteří zároveň 

znají princip dialektického materialismu, dokázat.



Otto Fenichel

152

Takový důkaz již také několik autorů podrobně podalo, nejlépe patrně Wilhelm 

Reich ve své práci „Dialektický materialismus a psychoanalýza“.3 Je ale velmi obtížné 

předložit ve stručnosti takový důkaz soudruhům, u nichž musíme předpokládat, že 

psychoanalýzu znají jen málo nebo vůbec ne, nebo vůči ní mají dokonce předsudky. 

Domnívám se, že takové soudruhy je třeba nejprve vůbec přesvědčit o legitimní ne-

zbytnosti a kritériích přírodovědecké psychologie. Pak by musel být uspořádán jakýsi 

úvodní kurz do psychoanalýzy, jenž by jim umožnil vytvořit si vlastní úsudek, jak dalece 

onu nezbytnost a tato kritéria již mladá věda naplňuje. Zde se musím spokojit s tím, 

že na příkladech demonstruji vhodnost psychoanalýzy k účelům pro nás žádoucím, 

a nakonec uvedu několik příkladů toho, od jakých jevů v psychoanalytickém hnutí, 

které pokládáme za opuštění vlastních základních psychoanalytických principů, se 

musíme ostře distancovat.

Než se k tomu dostanu, poznamenávám, že jak předchozí úvahy o dynamickém 

a ekonomickém způsobu myšlení materialistické psychologie, tak i úvahy o účinku 

ideologie samozřejmě již vycházely z psychoanalytického myšlení a odrážely Freudův 

styl uvažování.

1) Marx aplikoval svou metodu, dialektický materialismus, na vlastní vědecký obor, 

sociální teorii, a vytvořil tím „dialektickou politickou ekonomii“, čili „marxismus“ 

v užším slova smyslu. V rámci jiných vědních oborů „být marxistou“ nemůže znamenat 

nic jiného než použít stejné principy, jaké použil Marx v politické ekonomii, na obor 

vlastní. Freudovi, jenž měl k marxismu daleko, a dokonce, aniž by mu porozuměl, 

s ním polemizoval, bylo zcela cizí, aby něco takového dělal vědomě. O to více hovoří 

pro správnost jeho poznatků, že i přesto mají takovýto charakter. První formální po-

dobnost mezi psychoanalýzou a marxismem padne do oka hned, ovšem autoři s odliš-

nými názory ji různě hodnotí. Obojí to jsou vědy demaskující, tj. jsou podezíravé vůči 

tomu, co vypadá zcela zjevně, a pokoušejí se to rozpoznat jakožto výslednici skrytých 

sil. Obě jsou přesvědčeny, že to, co se uvádí jako motiv dění, jsou záminky, které mají 

zakrýt skutečné spojitosti a pravé příčiny. – Ovšem to, co je rozpoznáno jako skutečná 

skrytá příčina, je něco zásadně odlišného. V marxismu výrobní vztahy a jimi vytvářené 

třídní antagonismy a třídní boj, v psychoanalýze „nevědomí“, tj. primitivní biologické 

potřeby a jejich protisíly vytvářené vlivem vnějšího světa. – Když se psychoanalytici 

pouštějí do aplikace psychologických poznatků na společenské dění s tím, že mylně 

individuální život a společenské dění ztotožňují a například hledají „nevědomý pudový 

život společnosti“, a přitom přehlížejí materiální příčiny společenského dění, pak se 

marxisté proti takovým nesmyslům právem vzpírají. Tito marxisté však nemají pravdu, 

jestliže takové myšlení považují za vlastní psychoanalýzu, a tudíž se domnívají, že 

okolnost, že psychoanalýza stejně jako marxismus usiluje o „demaskování“, z ní dělá 

3  Wilhelm Reich, „Dialektický materialismus a psychoanalýza“, přel. T. Poslušná, in Marxismus 
a freudismus, Wilhelm Reich, Michel Sapir a Vladimir Jurinetz (Praha: Levá fronta, 1933), s. 69–116. 
Pozn. ed.



O psychoanalýze jako zárodku budoucí dialekticko-materialistické psychologie

153

větší nebezpečí než použití méně podezíravé psychologie, protože to, co je odhalováno, 

je natolik odlišné, v jednom případě skutečné materiální podmínky výroby, v druhém 

mystické „nevědomí“.

Činí tak neprávem, protože nevědí, že nevědomí už dávno není mystické, ale přinej-

menším stejně reálné jako světelný éter. Zmiňovaní buržoazní psychoanalytici se pouze 

dopustili neomluvitelné chyby, když přehlédli rozdílnost objektů a chtěli psychologic-

kými metodami zkoumat pro psychologii nepřístupné sociální faktory. (O obtížných, ale 

důležitých otázkách předmětového a metodického vztahu mezi psychologií a sociologií, 

o němž ještě padne několik slov později, by bylo třeba diskutovat podrobněji.) Zůstane-

me-li však prozatím v oblasti psychologie, musíme se ptát, v čem vlastně spočívá toto 

„nevědomí“, které má být odhaleno jako příčina stojící za vědomými jevy duševního 

života, podobně jako výrobní vztahy stojící za údajnými příčinami společenských změn. 

Spočívá opět jednak v biologických potřebách člověka a jednak v modifikacích těchto 

potřeb nastávajících vlivem vnějšího světa. Biologické potřeby jsou materiální daností, 

kterou žádný marxista nemůže popírat; základní duševní strukturu člověka, stejně jako 

jeho anatomické a fyziologické vlastnosti, je třeba považovat za „přirozenou konstantu“ 

[Naturkonstante], která tvoří základ výrobních vztahů, ale která se praktickou výrobou 

také mění, asi jako klima a přírodní zdroje země, v níž výroba probíhá. A principiální 

závislost faktorů prostředí na „sociálním místě“, konkrétních společenských podmínkách, 

v nichž se jedinec nachází, je samozřejmá. Proto se nám požadavek psychoanalytiků: 

„Musíme za vědomými duševními projevy hledat nevědomí“ skutečně jeví jen jako 

uplatnění téhož principu v psychologické oblasti, jaký marxisté uplatňují v oblasti socio

logické, když říkají: „Musíme za záminkami, jimž je přičítána odpovědnost za dějinné 

události, najít skryté skutečné materiální výrobní vztahy coby příčinu.“

2) Psychoanalyticky zkoumat člověka znamená zkoumat jej historicko-geneticky, 

tedy zjišťovat, jak interakce vlivů prostředí a biologických daností postupně vytvořila 

psychickou strukturu, o niž aktuálně jde. Zkoumání přitom zjišťuje enormní převahu 

prožitků z prvních let dětství pro utváření této struktury. V tomto ohledu lze psycho-

analýzu nazývat historickou vědou. Nespokojuje se však s určováním historického 

vývoje této jedné osoby, stejným způsobem zkoumá co nejvíce jedinců, porovnává je 

mezi sebou a vyvozuje z toho závěry o obecných zákonitostech střetávání biologických 

daností a vlivů vnějšího světa. Má-li se psychoanalýza nazývat historickou, pak je to 

materialistické pojetí dějin, na jehož základě se zabývá historií jednotlivce. Kromě toho 

směřuje k tomu, stát se přírodní vědou o materialistické historii člověka vůbec. Jsou-li 

takto získané poznatky jednoznačně dialektické povahy, mluví to v jejich prospěch. Na 

jednom jediném příkladu bych se rád pokusil ukázat, že tomu tak je.

V mnoha psychologiích existuje mechanické rozdělení psychické oblasti na část 

„vyšší“ a „nižší“, „dobrou“ a „zlou“, řekněme krátce: na „pud“ a „morálku“. Absolutizace 

takového empirického protikladu vede přímo k idealismu, resp. k teologii. Pud je pak 

v člověku tím pozemským, morálka tím božským. Psychoanalýza však prvotně dokazuje, 

že vše „morální“ v člověku se ustavilo historicky, tedy že vzniklo vlivem starší generace 



Otto Fenichel

154

na vyrůstající mladší generaci, přičemž se tento vliv řídí jednak vlastními zájmy gene-

race a jednak stávající společenskou ideologií, a tedy materiální základnou, stávajícími 

výrobními vztahy. Tím se potvrzuje stanovisko, že psychoanalýza je materialistická. 

Způsobem, jakým odkrývá „morálku“, která má být božská, jako něco pozemského, 

poskytuje příklad toho, jaké služby může prokázat marxistické kritice buržoazních 

ideologií a institucí. Nadto však dokazuje, že síly, z nichž se morálka napájí, nejsou 

vůči silám biologických pudů v absolutním protikladu, nýbrž v protikladu dialektickém. 

Morálka vzešla z pudů samotných tím, že se prostředí podařilo zachytit část pudové 

energie pro své vlastní účely a nasměrovat ji proti pudům pro něj nežádoucím. Začíná 

to již u velmi malého dítěte, které je kvůli své biologické bezmocnosti odkázáno ve 

všech svých potřebách na pomoc dospělého prostředí. Při tomto uspokojování potřeb 

ze strany prostředí získává kojenec k tomuto prostředí jakousi něžnou vazbu – a později 

se bez určitého množství něžné náklonnosti nemůže žít o nic méně než dříve bez mléka. 

Potřeba být milován je vysloveně pudovou potřebou malého dítěte, i když je třeba ji 

ještě analyzovat. Tato potřeba je o to silnější, že na takové láskyplné náklonnosti závisí 

celé vnímání sebe sama malého dítěte. Tato, jak říkáme, „narcistická“ závislost malého 

dítěte na láskyplné náklonnosti jeho okolí, která je jistě pudovou potřebou, dává tomuto 

okolí do ruky mocný nástroj. A okolí využívá tento pud proti pudům jiným. „Pokud se 

nevzdáš toho či onoho pudového přání, přestanu tě mít rád“ je vedle hrozby „Pokud 

se toho nevzdáš, způsobím ti přímou bolest“ jediným výchovným prostředkem. Dítě 

je tak svým okolím postaveno do konfliktu a musí se rozhodnout, zda je pro něj dů-

ležitější jeho pud, který dospělí neschvalují, nebo jeho pud být milováno. A už tím je 

část lidské pudové energie využívána k potlačení pudu. To představuje vedle přímého 

vytváření strachu nejjednodušší model vlivu prostředí na pudové struktury vůbec. – 

Tímto způsobem ovšem ještě nevzniká žádná skutečná „vnitřní morálka“, ale pouze 

veškeré jednání omezující strach, co na to asi řekne vnější svět. Později se však věci 

poněkud komplikují. (Zde mi jde jen o objasnění dialektiky těchto popisů; to, že po-

psané procesy jsou skutečnými fakty, by bylo třeba tomu, kdo o tom pochybuje, nejprve 

mnohem podrobněji ukázat.) Dítě miluje určité dospělé osoby ve svém vnějším světě 

a činí tak plnou, tj. sexuální láskou. Tito dospělí mu však zakazují jakékoliv uspokojení 

této sexuální touhy. Dítě je tudíž neuspokojené a musí hledat náhradní uspokojení. 

Lidé zklamaní ve svých tužbách vždy reagují útěkem do minulosti, vyvolávají si dříve 

již překonané mechanismy, které svého času skýtaly větší uspokojení. I zklamané dítě 

znovu sáhne po prastarém mechanismu. Nejstarší forma lásky, pokud se to vůbec dá 

nazvat láskou, která existovala ještě před vlastní sexuální láskou, měla za cíl si svůj 

objekt zcela přivtělit a připodobnit se mu, takříkajíc ho pozřít, mít ho stále u sebe. Stejně 

tak dítě, kterému rodiče zakazují jeho sexuální tužby, tyto rodiče takříkajíc pojme do 

sebe a část jeho Já, která se tímto vstřebáním změnila, nyní v jeho vlastním nitru mluví 

stejným způsobem, jakým dříve mluvili rodiče. To vede k tomu, že energie, jimiž byl 

obdařen původní sexuální pud, pak slouží ke zvnitřnění zákazů vyjadřovaných rodiči 

a její síla namísto uspokojování pudu slouží k jeho potlačení.



O psychoanalýze jako zárodku budoucí dialekticko-materialistické psychologie

155

3) Psychoanalýze se vytýká, že „všechno vyvozuje ze sexuality“. To není pravda. Ale 

je pravdou, že ze sexuality vyvozuje mnohem více, než tomu bylo kdykoli předtím. Má 

jednu vlastnost, kterou marxista musí každopádně uznat a která je jinak v psychologii 

dost vzácná: neochvějně hledí na skutečnost. Tento pohled jí ukázal něco, co se dříve 

nevědělo a co přitom mají všichni před očima, takže dnes, poté co nám Freud od-

stranil oční zákal, není už vůbec pochopitelné, jak bylo možné něco takového nevidět: 

infantilní sexualitu. Právě bizarní fakt, že si tohoto nesmírně významného fenoménu 

nikdo nevšiml, lze jistě zkoumat pouze marxisticky, čímž se odhalí společenský smysl 

iluze, že dítě je asexuální. Neexistuje oblast, v níž by byl požadavek, že věda musí být 

nehodnotící a nemoralizující, naplněn méně než v buržoazní sexuologii. Všude, kde 

se výzkum dotkl nějakého sexuálního problému, vkrádala se a vměšovala „morálka“. 

Poznatky o sexuálním pudu mají pro celou psychologii člověka zvláštní význam, protože 

energii sexuálního pudu lze na rozdíl od energie jiných pudů „přesunovat“ do jiných 

oblastí, takže u mnoha fenoménů, kde bychom to nečekali, máme v podstatě co do činění 

s fenoménem sexuálním. Je pozoruhodné, nakolik buržoazní předsudky o charakteru 

sexuálního pudu (například o jeho vztahu k reprodukční funkci nebo o nutnosti ho 

určitým způsobem zkrotit prostřednictvím morálky) existují i v marxistických kruzích. 

Sexuologické poznatky psychoanalýzy umožňují i zde ukázat společenský význam 

celé této ideologie zastírající skutečnost. Stanovisko, že dítě je malá pudová bytost, 

která pouze hledá různými (polymorfně perverzními) způsoby své uspokojení a teprve 

postupně se učí prostřednictvím více či méně intenzivních zásahů vnějšího světa, 

znamená podle našeho názoru počátek psychologie zachycující skutečná fakta. A role 

a funkce společenského potlačování sexuality jako předpokladu restrukturalizace lidí 

ve smyslu jejich ovlivnitelnosti ideologiemi je rovněž mimo jakoukoli pochybnost. (Lze 

pochybovat pouze o tom, zda určitá míra společenského potlačování sexuality ve vý-

chově není předpokladem každé společnosti, nezávisle na její společenské formě, neboť 

člověk nijak neomezený ve své sexualitě by kultury vůbec nebyl schopen. Rozebírat 

tuto námitku podrobněji by nás zavedlo příliš daleko, zde postačí uvést: Skutečnost, 

že existují a existovaly kultivované lidské společnosti bez potlačování dětské sexuality, 

nehovoří ve prospěch obecné platnosti této námitky. Ale i kdyby byla pravdivá, stále 

by velmi záleželo na rozsahu, obsahu a formě potlačování sexuality. Marxista nerad 

poslouchá řeči o „kultuře vůbec“. Potlačování sexuality, které existuje dnes, a současné 

neurózy, které způsobuje, jsou produktem současných „kulturních“ poměrů.)

Jestliže marxista mluví o „biologických potřebách“, má obvykle na mysli pouze hlad. 

Nepochybuje sice o tom, že do jevů jako manželství, prostituce etc. zasahují ekonomic-

ké faktory komplikující materiálně-biologický substrát. Avšak vzhledem k nedostatku 

psychologického vzdělání neví o přesunutelnosti sexuálních potřeb, takže má stále 

tendenci považovat hlad za „materiální základnu“ a ostatní pudové potřeby přičítat 

„nadstavbě“. To je chyba, která se může těžce vymstít. Správné zhodnocení významu 

sexuálních potřeb pro veškeré lidské myšlení a jednání je jedním z těch bodů, v němž 

se marxistická praxe bude muset od psychoanalýzy poučit.



Otto Fenichel

156

Po těchto naprosto nedostatečných pozitivních vyjádřeních o psychoanalýze, která 

mají pouze povzbudit chuť zabývat se těmito tématy blíže, nechceme nyní nechat niko-

ho na pochybách, že v psychoanalytické literatuře existují jevy, od nichž je naprosto 

nezbytné se bezpodmínečně oprostit. Je třeba se střežit toho, považovat tyto jevy za 

podstatu psychoanalýzy. Její podstatu můžeme spatřovat pouze v pokusu provádět 

prostřednictvím dynamicko-ekonomického myšlením přírodovědeckou psychologii. 

Nechceme přitom ani mluvit o tom, že filozofická díla napsaná psychoanalytiky (včetně 

Freuda), která jsou takto výslovně označována, psychoanalýzou nejsou. Kritika takových 

knih – a ta je jistě nezbytná – se netýká psychoanalýzy jakožto vědy.

Bylo by zázrakem, kdyby psychologický výzkum, tedy výzkum v oblasti, která byla 

dlouho doménou idealismu, opakovaně nepřinášel recidivy idealismu. Z marxistického 

hlediska je zajímavé, že takové recidivy v rámci psychoanalýzy byly v klidnějších dobách 

mnohem vzácnější než nyní, kdy mnozí psychoanalytici vidí ohrožení své materiální 

existence. Nebezpečí takových recidiv je samozřejmě největší v oblasti teorie a tam 

zase v oblasti teorie pudů, kde by most mezi psychologií a biologií, který považujeme 

to nejpodstatnější v rámci této teorie, mohl být nesprávným pojetím pojmu pud snadno 

stržen. Chyby při utváření teorie zase snadno vedou ke spekulacím s takovýmito pojmy 

odtrženými od základů ležících v praxi, a tím ke škodlivému vzdálení se od mateční 

půdy empirie. Sporné otázky, o něž se zde jedná, jsou pro toho, kdo s věcí není obe-

známen, obtížně představitelné. Zřetelnějšími se chyby ukazují při pokusech aplikovat 

psychoanalýzu na problémy psychologie mas nebo dokonce na otázky sociologie. Zde 

se objevily některé práce, které svědčí o hrubé neznalosti společenských procesů. V od-

sudku těchto prací se zcela shodujeme s antianalytickými marxisty. Jenom nesmíme 

považovat chybné uplatnění vědy za vědu samotnou. Musíme ovšem také připustit, že 

kritika takových prací dosud nebyla vždy dosti jednoznačná a zřejmá. Přeci jen však 

vyšlo několik pro marxistu potěšitelně jasných děl, včetně těch, která se pokoušejí 

správně aplikovat psychoanalytický způsob myšlení a poznatky na společenské otázky. 

Vedle knih Reichových zde zmiňuji zejména programovou práci Ericha Fromma „O me-

todě a úkolu analytické sociální psychologie“.4 – Už samotné slovo „psychologie mas“ 

někdy vzbuzuje nedůvěru a nevoli, může za to však jen nesprávná psychologie mas. 

Hovoříme-li o masových psychologických fenoménech, rozhodně tím nemyslíme ony 

„kolektivní duše“, které straší v buržoazních psychologiích a jsou stavěny proti „duším 

individuálním“, jako například, když psychoanalýza objevila kromě vědomého duševního 

života i ten nevědomý, hned se našel C. G. Jung, jenž k tomu vymyslel ještě „kolektivní 

nevědomí“. Ne, duševní dění se pro přírodovědce vždy odehrává pouze v jednotlivém 

individuu. Ani psychologie mas nemůže zkoumat nic jiného než procesy v jednotlivci. 

Od individuální psychologie se liší pouze tím, že zkoumá procesy u jedinců pouze za 

určitých podmínek. To nám konečně objasnila Freudova práce „Psychologie masy a analý- 

4  Erich Fromm, „Über Methode und Aufgabe einer analytischen Sozialpsychologie“, Zeitschrift 
für Sozialforschung 1, č. 1–2 (1932), s. 28–54. Pozn. ed.



O psychoanalýze jako zárodku budoucí dialekticko-materialistické psychologie

157

za Já“.5 Psychologie mas zkoumá procesy v jedinci, „pokud a nakolik jedinec k nějaké 

mase náleží“. Ale do jaké míry patří každý člověk k nějakým masám, a to četným a růz-

ným masám? Do té míry, že má s různými skupinami jiných jedinců vždy společné 

různé skupiny psychických vlastností. Takové psychické vlastnosti, v nichž se shodují 

celé skupiny lidí, jsou předmětem psychologie mas. – Toto pojmové ujasnění má mi-

mořádný heuristický význam. Jeho důkladné promyšlení (Odkud pochází sounáležitost 

psychických vlastností? Ze stejně působících vnějších podnětů. Které podněty působí 

stejně na celé skupiny? V posledku ekonomické podmínky.) je metodologicky důležité 

a dokazuje nesprávnost velké části dosavadní (idealistické) psychoanalytické sociologie.

Její hlavní chyba spočívá v následujícím: Řekli jsme, že psychoanalýza se v zásadě 

pokouší objasnit psychické jevy na základě interakce aktuálních vlivů a pudových 

struktur. Tyto pudové struktury se zase skládají z biologických daností a z příslušných 

dřívějších vlivů. Psychologický popis proto musí vždy popisovat aktuální prožívání 

a strukturu. Existuje jedna kategorie jevů, u nichž lze relativně zanedbat aktuální 

prožívání a veškerou váhu přisoudit pouze struktuře. Jedná se o jevy neurotické. Neu-

rotik se vyznačuje tím, že na aktuální prožitky nereaguje adekvátně, nýbrž na vše, co 

prožívá, ať už jde o cokoli, odpovídá pouze určitými schematickými reakcemi, které 

pocházejí z jeho dětství. Jde tedy o uchopení tohoto dětství a je relativně vedlejší, co 

právě prožívá. (Nikoli však absolutně vedlejší; někteří analytici se dopouštějí hrubých 

chyb tím, že aktuální zcela opomíjejí.) – Když analytici, kteří se ve své hlavní práci 

zabývají neurózami, zkoumají jiné než neurotické fenomény, nechají se snadno svést 

k tomu, že i v této jiné oblasti neberou aktuální v porovnání se strukturálním dosta-

tečně v potaz. Existuje však kategorie fenoménů, u nichž je tomu téměř naopak než 

v případě neuróz, tedy taková kategorie, v níž je ono strukturální relativně vedlejší 

a relevantní je pouze to aktuální. Platí to pro všechny fenomény týkající se psychologie 

mas, zejména pak pro všechny historicky významné. Pokud jsou totiž historické udá-

losti přístupné psychologickému chápání, je u nich třeba brát v úvahu ono strukturální 

sice jako přirozenou konstantu, ale právě jen jako konstantu; pudová struktura člověka 

zůstává v průběhu historických dob relativně neměnná; proto nemůže být podstatná 

k pochopení změn, k nimž v průběhu těchto dob dochází. Důležité je naopak pouze 

to aktuální, tj. vnější podněty, které působí – diferencovaně v důsledku materiálních 

rozdílů různých společností – různým způsobem na relativně neměnné struktury. 

A i z těchto aktuálních podnětů jsou opět důležité jen ty, které se stanou významnými 

jakožto masové v psychologickém smyslu, tedy ty, které stejným nebo podobným způ-

sobem zasahují celé skupiny jedinců, tj. skutečné materiální poměry. – Pro toho, kdo 

pochopil materialistické pojetí dějin, je to jasné, ale psychoanalytici zvyklí na neurózy to 

přehlíželi. Toto přehlížení vedlo k pokusům idealisticky vysvětlovat dějiny ze struktur, 

tj. pudově podmíněných „komplexů“ jednotlivců. To je hlavní chybou všech takových 

5  Sigmund Freud, „Psychologie masy a analýza Já“, přel. Jiří Pechar, in O člověku a kultuře, ed. 
Jiří Stromšík (Praha: Odeon, 1990), s. 210–275. Pozn. ed.



Otto Fenichel

158

prací, které je třeba odmítnout. (Ale zase by bylo chybou kritiky sklouznout k opačnému 

extrému a dějiny vysvětlovat pouze ekonomisticky, tj. nevidět, že působení materiálních 

podmínek na psychické struktury lidí nutí tyto lidi určitým způsobem myslet a jednat, 

a tak se stávat činnými subjekty dějin.) Vím, že by bylo lépe demonstrovat to pokusem 

o řádný psychoanalytický historický výzkum než jen takto abstraktně, ale na tomto 

místě nemohu takové příklady uvádět, mohu jen poukázat na některé z takových poku-

sů, například Frommovu pěknou práci „Vývoj christologického dogmatu“6 a některé 

pasáže v Reichově „Psychologii masy ve fašismu“.7

Budiž ještě zmíněn jeden extrémní příklad důsledků takových chyb: Psychoanaly-

tický etnolog Géza Róheim podnikl velmi nákladnou expedici k různým primitivním 

kmenům. Chtěl poprvé aplikovat psychoanalýzu v etnologickém terénním výzkumu. 

Ale jak na to? Freudovská psychoanalýza umožňuje z volných asociací člověka, jehož 

reálné životní podmínky a vědomé myšlenky přesně známe (jinak bychom se do něj 

nemohli vcítit a nemohli bychom vědět, jak jeho asociacím porozumět), odhadnout 

i jeho nevědomé duševní procesy. Pokud by tedy někdo chtěl analyzovat lidi ve zcela 

jiném společenském řádu a v cizích kulturních poměrech, musel by nejprve dlouho 

a důkladně studovat jejich „aktuální“, tj. společenské a kulturní poměry, vědomé způ-

soby myšlení těchto lidí. Jestliže by tomu věnoval tolik času, že by se stal skutečným 

znalcem jejich kultury, mohl by se v psychoanalýzách dozvědět také něco o nevědomém, 

o „strukturálním“. Róheim se však snažil o pravý opak. Nechtěl využívat znalostí kul-

tury k psychoanalýze, nýbrž pomocí psychoanalýzy jednotlivců zkoumat kulturu, z níž 

pocházejí. Samozřejmě v primitivech vyčetl pouze naše komplexy.

I v případě odmítání takovéto metodiky by sama kritika mohla být neadekvátně 

přehnaná, před čímž je třeba varovat. Dalo by se kupříkladu říci, že psychoanalýza 

byla objevena na bohatých pacientech. Proletáři však žijí ve světě, který se od světa 

bohatých liší právě tak jako svět primitivů od toho našeho. Zobecnění psychoanaly-

tických zjištění by mohlo znamenat, že také bude docházet k náhledům do proletářského 

světa prostřednictvím skutečností platných pro velkoburžoazii. Možná jsou neurózy 

a komplexy přece jen luxusní záležitostí líných boháčů, kteří nemají žádné vážné sta-

rosti. – Je vlastně naprosto nepochopitelné, jak mohou něčemu takovému věřit lékaři 

s praxí v proletářském prostředí, kteří jsou denně konfrontováni s nesmírným neuro-

tickým utrpením mas, které co do rozsahu nezaostává za utrpením materiálním. Je to 

stejně podivná neochota vidět, kterou lze vysvětlit, podobně jako přehlížení infantilní 

sexuality, pouze společensky. Stejně tak je omylem domnívat se, že by proletáři nebyli 

psychoanalyzováni. V mnoha městech máme psychoanalytické polikliniky, které po-

skytují bezplatnou léčbu, a psychoanalytici již mnohé anamnézy proletářů publikova-

6  Erich Fromm, Die Entwicklung des Christusdogmas (Wien: Internationaler Psychoanalytischer 
Verlag, 1931). Pozn. ed.
7  Wilhelm Reich, Die Massenpsychologie des Faschismus (Kopenhagen, Prag, Zürich: Verlag für 
Sexualpolitik, 1933). Pozn. ed.



O psychoanalýze jako zárodku budoucí dialekticko-materialistické psychologie

159

li. Je pravdou, že analytik zcela vězící v buržoazních předsudcích, jenž nemá ponětí 

o proletářských životních podmínkách a názorech, nemůže proletáře pochopit o nic 

víc než Róheim primitivy. Pravdou však také je, že již mnozí lékaři, kteří nejsou takto 

omezení, proletáře analyzovali a zjistili, že psychoanalýzou zjištěné přírodovědecké 

zákony lidské duše mají všeobecnou platnost a vztahují se na všechny společenské třídy; 

že neurózy naší společnosti jsou si v různých třídách překvapivě podobné, že některé 

rozdíly, které přesto existují, lze skutečně vyvodit z rozdílných životních podmínek 

buržoazního a proletářského dítěte; a že, díky větě „ideologie společnosti je ideologií její 

vládnoucí třídy“, jsou „morální“ názory proletariátu všude až děsivě podobné názorům 

buržoazie, každopádně natolik podobné, aby se člověk s běžnou empatií dokázal vcítit do 

příslušníků různých společenských tříd. Róheim však nejenže považoval primitivního 

člověka za podobnějšího civilizovanému, než skutečně byl, ale chtěl prostřednictvím 

svých psychoanalýz „primitivní kulturu“ pochopit. To jde samozřejmě stejně tak málo 

jako psychoanalýzou proletářů pochopit podstatu proletariátu.

Od pokusů vysvětlovat válku a bojovat proti ní na základě psychoanalytického studia 

sadismu jsme se jakožto dialekticko-materialističtí psychoanalytici již několikrát veřejně 

distancovali, ale odsouzení takového nesmyslu nesmí vést k odsuzování psychoanalýzy.

Proto bych nyní rád přestal dále rozebírat a odmítat chyby jednotlivých psychoanaly-

tiků. Důležitější je pozitivní stránka psychoanalýzy: Co nám dává a co nám jen ona 

dát může. Buržoazní předsudky existují v buržoazní vědě všude, dokonce i ve fyzice; 

a přesto je fyzika jako základ socialistické techniky nepostradatelná a marxista, který 

by chtěl přírodní vědy odbýt jako „buržoazní“, by byl nebezpečný hlupák. Marxista 

nemůže udělat nic lepšího než co nejdůkladněji studovat přírodní vědu své doby. A psy-

choanalýza obsahuje zárodek přírodní vědy, která je pro něj zvlášť důležitá, přírodní 

vědy o lidské duši. Pokud jsem toto tvrzení učinil věrohodným a podnítil zájem o bližší 

seznámení s touto vědou, pak byl úkol této práce splněn.

Často také slyšíme námitku: V době, jakou je ta současná, si nelze dovolit luxus stu-

dovat po dlouhá léta pocity jednotlivých lidí. Nic není mylnější než právě toto. Lidské 

potřeby, které se odrážejí v oněch opovrhovaných pocitech, tvoří základ všeho, co se 

v lidské společnosti děje. A výroba, která se uskutečňuje za účelem uspokojování těchto 

potřeb – ale kvůli své vlastní zákonitosti toho již není schopna – působí ve stovkách podob 

jako přímý i nepřímý stimul na lidský duševní život, který se tím určitým a zákonitým 

způsobem mění. Materiální základna se v lidské mysli transformuje do nadstavby, a ta 

pak působí zpět na základnu. Jak k tomu dochází, si zaslouží pozornost každého, kdo 

se zajímá o společenské procesy. Psychoanalýza nám k tomu skýtá prostředky. Nestaví 

proti pojetí historicko-materialistickému pojetí „psychologické“, ale samy psychologické 

skutečnosti redukuje historicko-materialistickým způsobem, tedy řadí psychologii na 

určité, již Marxem naznačené místo v nauce o společenských procesech, totiž na místo, 

kde dosud, v důsledku absence dialekticko-materialistické psychologie, zela mezera.

Přeložil Martin Hašek, Fakulta filozofická Univerzity Pardubice



Otto Fenichel

160



Pražské přednášky o psychoanalýze

161

MATERIÁLY



Šimon Wikstrøm Svěrák 

162



Kontradikce Časopis pro kritické myšlení Ročník 8 číslo 1 (2024)

163

PRAŽSKÉ 
PŘEDNÁŠKY 
O PSYCHOANALÝZE
Šimon Wikstrøm Svěrák (ed.)
Filosofický ústav AV ČR, Praha
sverak@flu.cas.cz
ORCID 0000-0002-5784-8251

Prague Lectures on Psychoanalysis

Abstract

The materials presented here pertain to a series of psychoanalytic lectures held in 1966, 

1967, and 1968 at the Municipal Library of Prague, organized under the initiative of Jiří 

Cvekl. They include the official programs for the 1966 and 1968 lecture series, as well as 

a draft program for 1967. Additionally, the materials features a preface to an anthology 

of selected texts from these lectures, compiled by Cvekl, whose printed edition was de-

stroyed for political reasons and remained virtually inaccessible to the public. The texts 

are introduced by Šimon Wikstrøm Svěrák, who provides context on the lecture series 

and information about the sources of the included materials. 

Keywords

Jiří Cvekl, psychoanalysis, Socialist Academy, Municipal Library of Prague, Vratislav 

Effenberger

DOI 10.46957/con.2024.1.7



Šimon Wikstrøm Svěrák 

164

ÚVOD

Šimon Wikstrøm Svěrák

V polovině šedesátých let začala v Československu dříve potlačovaná psychoanalýza 

opět pomalu pronikat do veřejného prostoru.1 Roku 1965 publikoval Jiří Cvekl první 

původní českou monografii věnovanou Freudovi.2 Kniha byla psána z marxistických 

pozic. Přestože v  ní autorovy formulace musely učinit mnoho ústupků tehdejším 

ideologickým požadavkům, najdeme v ní také autentické, tvořivé marxistické postře-

hy a interpretace psychoanalýzy. Cveklovo marxistické hledisko totiž nebylo primárně 

zastíracím manévrem, který měl umožnit publikaci práce, ale výrazem jeho skutečného 

filozofického přesvědčení.

Během let 1966, 1967 a 1968 Cvekl v návaznosti na svůj zájem o Freuda zorganizoval 

v rámci Lidové univerzity vědy, techniky a umění v Městské knihovně v Praze tři cykly 

interdisciplinárních přednášek věnovaných psychoanalýze a také edičně připravil sborník 

Pražské přednášky o psychoanalýze, který obsahoval některé příspěvky z prvních dvou 

přednáškových cyklů. Ačkoliv byla kniha v roce 1970 vytištěna (tiráž ovšem obsahuje 

vročení 1968),3 k jejímu oficiálnímu vydání nedošlo a náklad byl zničen, což byl jeden ze 

symptomů uzavírání krátkého okna možnosti veřejné prezentace a recepce psychoanalýzy 

mezi roky 1948 a 1989.4 Podobně jako u dalších publikací, které postihl podobný osud, 

i zde se podařilo několik svazků zachránit. Množství těchto zachovaných exemplářů 

je ovšem v tomto případě minimální. Sborník je dnes prakticky naprosto nedostupný.

Také náplň zmíněných přednáškových setkání zůstávala dlouho neznámá.

1  Bližší informace o historii zejména „klinické“ československé psychoanalýzy nalezne čtenář 
v Revue pro psychoanalytickou psychoterapii a psychoanalýzu 24, č. 1–2 (2022).
2  Jiří Cvekl, Sigmund Freud (Praha: Orbis, 1965).
3  Šimon Wikstrøm Svěrák, „Komentář“, in Modely a metody. K dialektice tvorby ideových modelů 
a poznávacích metod, Vratislav Effenberger, ed. Šimon Wikstrøm Svěrák (Praha: dybbuk, 2024), 
s. 490.
4  Na rok 1970 bylo např. plánováno vydání výboru z Freudových „společenskovědních“ psycho-
analytických prací nazvaného Nesnáze s kulturou, který připravil Ivan Sviták (pro více informací 
viz Wikstrøm Svěrák, „Komentář“, s. 472–474) a ke kterému také nedošlo navzdory tomu, že dospěl 
až do stádia sloupcových korektur. Podobně také třetí díl trojsvazkových Freudových vybraných 
spisů uspořádaných Otakarem Kučerou nemohl v roce 1971 již vyjít, ačkoliv byl už vytištěný 
(David Holub, „Dr. Otakar Kučera [1906–1980]. ‚Psychoanalytiku, buď solí země!‘“, Revue pro 
psychoanalytickou psychoterapii a psychoanalýzu 24, č. 1–2 [2022], s. 87). Zachovalo se však velké 
množství exemplářů a kniha je dodnes dostupná v antikvariátech i knihovnách (Sigmund Freud, 
Vybrané spisy III [Práce k sexuální teorii a k učení o neurosách], ed. Otakar Kučera, přel. Jaroslav 
Hošek, Otakar Kučera, Jiří Pechar, Jaroslav Vácha [Praha: Avicenum, 1971].)



Pražské přednášky o psychoanalýze

165

V pozůstalosti Vratislava Effenbergera však byly nedávno nalezeny oficiální programy 

prvního a třetího cyklu, tj. cyklů z roku 1966 a 1968, pojmenované „Psychoanalýza 

a freudismus“, respektive „Vztah psychoanalýzy a moderního umění“. Program druhé-

ho ročníku, který měl nést název „Psychoanalýza a vědy o člověku“, se nezachoval. 

V uvedené pozůstalosti se však nachází pracovní rukopisně upravovaný cyklostylovaný 

materiál s orientační osnovou i těchto večerů. Zda přednášky proběhly skutečně tak, 

jak bylo inzerováno v programech, nevíme. Zatímco první ročník se pravděpodobně 

držel zamýšleného rozvrhu, v případě třetího je namístě mít pochybnosti. Např. Ef-

fenbergerova přednáška „Surrealistická psychoideologie a psychoanalýza“, ohlášená 

na 12. dubna 1968, nejspíše vůbec neproběhla.5

Na následujících stránkách uvádíme tiráž, obsah a úvod Cveklova sborníku. Dále 

také přetiskujeme zachované programy přednáškových cyklů z let 1966 a 1968 a pra-

covní osnovu cyklu z roku 1967.

Tiráž a obsah nevydané knihy  
„Pražské přednášky o psychoanalýze“

Studijní materiály pro lektory

Svazek 88 

PRAŽSKÉ PŘEDNÁŠKY O PSYCHOANALÝZE 

díl 1. 

Napsal kolektiv autorů: 

PhDr. Marie Benová, PhDr. Jiří Cvekl, PhDr. Vratislav Effenberger, 

MUDr. Zbyněk Havlíček, PhDr. Robert Kalivoda, MUDr. Pavel Tautermann

Hlavní redaktor Doc. PhDr. Jiří Cvekl, CSc.

Odpovědná redaktorka Božena Hnátková

Návrh obálky Jiří Krasl 

V nákladu 1500 výtisků vydala pro potřebu svých lektorů Socialistická akademie, ústřední 

vědeckometodická rada filosofie

5  Effenberger si velice pečlivě vedl svůj osobní archiv, do kterého si ukládal všechny autorské 
texty. V jeho pozůstalosti se ovšem přednáška „Surrealistická psychoideologie a psychoanalýza“ 
nenachází. Nezmiňuje se o ní ani ve výkazu pracovní činnosti v Ústavu pro filosofii a sociologii 
ČSAV, kde tehdy pracoval, přičemž v dokumentu explicitně uvádí, že vyjma jím zde uvedených 
akcí nikde jinde veřejně nepřednášel.



Šimon Wikstrøm Svěrák 

166

V Praze v červenci 1968 

Vytiskly Středočeské tiskárny, národní podnik, provozovna 38, Mělník

F – 08+80384

6/68-3/PP

EÚ 568/67

Obsah:

Úvod (Jiří Cvekl)

I.

Jiří Cvekl: Principy psychoanalýzy

Robert Kalivoda: Marx a Freud

Pavel Tautermann: Psychoanalytická teorie pudů

II.

Marie Benová: Vývoj dětské osobnosti z hlediska psychoanalýzy

Zbyněk Havlíček: Regresivní a progresivní prvky lidské psychiky

III.

Vratislav Effenberger: Moderní umění a psychoanalýza

Jiří Cvekl: Politika a psychoanalýza

Úvod k Pražským přednáškám 
o psychoanalýze

Jiří Cvekl
Na podzim roku 1966 uspořádala Socialistická akademie v rámci pražské Lidové univer-

sity cyklus přednášek o některých problémech psychoanalýzy. Nešlo přitom jen o infor-

mativní přednášky, ale zároveň o konfrontaci soudobých hledisek na psychoanalýzu, 

a to jak ze stanoviska jejich stoupenců, tak kritiků a odpůrců. V cyklu vystupovali vedle 

profesionálních a organizovaných psychoanalytiků také neorganizovaní stoupenci 

psychoanalýzy a spolu s nimi i filozofové, psychologové a psychiatři různých zamě-

ření. Při této diferenciaci hledisek a přístupů spojovalo všechny několik základních 

přesvědčení: je to zaprvé vědomí o tom, že problémový okruh psychoanalýzy, ať jej 



Pražské přednášky o psychoanalýze

167

klinicky ohraničíme problematikou neuróz, anebo filozoficko-sociologicky jako problém 

šťastného a nešťastného vědomí v moderní civilizaci, je důležitý, podstatný z hlediska 

individuálního i společenského a nelze jej beztrestně ignorovat. Zadruhé přesvědčení, 

že holá a paušální negace psychoanalýzy, jež se dosud ve světě vyskytuje, není ani věcně 

ani metodicky a světonázorově odůvodněna, že psychoanalytické postupy a názory mají 

svůj racionální obsah. Zatřetí, že problém poznání a hodnocení psychoanalýzy netkví 

ve svých základech ve sféře ideologické a politické, nýbrž je skutečným problémem 

a úkolem vědy a kultury, a to, při jeho složitosti, typickým problémem interdiscipli-

nárním. Tímto duchem byly prodchnuty všechny referáty a diskuse, z čehož rezultovala 

i snaha po maximální věcnosti a informovanosti, i když zároveň nikdo z diskutujících 

nezatajoval své stanovisko a přesvědčení.

Tak byl po delším období vytvořen alespoň do určité míry normální stav v této oblasti. 

Z psychoanalýzy bylo sňato ideologické prokletí, čímž byl učiněn prvý krok k tomu, 

aby se zastáváním nebo kritikou psychoanalytických hledisek nebyly spojovány žádné 

vnější materiální, institucionální nebo politicko-morální výhody nebo nevýhody.

Navázali jsme tedy v některých aspektech na vývoj z let 1945–1948, i na období prvé 

republiky, avšak zároveň jsme si vytkli postoupit dále než k pouhé „liberalizaci“ názorů. 

Od minulosti se odlišuje náš přístup jednak tím, že jsme povinni absorbovat vše, co se na 

tomto úseku událo v posledních dvaceti až třiceti letech, jednak v tom, že přistupujeme 

k problémům psychoanalýzy s akcentem na civilizační a humanistickou problematiku 

dnešního světa, a tím pochopitelně stavíme daleko šířeji i problém poměru psycho-

analýzy a marxismu. Je nutno jednak napravit deformace, které vznikaly a vznikají 

při odrazu psychoanalýzy v hlavách jejích odpůrců, jednak začlenit psychoanalýzu 

a všechny tzv. hlubinně psychologické a dynamické směry do civilizačních proměn druhé 

poloviny našeho století. Vycházíme přitom ze světové situace, v níž v posledních letech 

probíhají procesy značně překonávající dřívější antagonismus a nepřátelskou distanci 

mezi psychoanalýzou a tzv. akademickou vědou. Vlivné světové názory a myšlenkové 

školy, jako jsou katolicismus, protestantismus, pozitivismus, existencialismus, různé 

sociologické, sociálně-psychologické a lékařské školy, si osvojují ve větší nebo menší 

míře některé aspekty a přínosy psychoanalýzy; tzv. oficiální věda v západních státech již 

uznala psychoanalýzu za směr nebo disciplínu nebo ji aspoň toleruje. Zároveň na půdě 

vývoje samotné psychoanalýzy dochází k pohybům a posunům, které jednak diferencují 

stoupence v různé školy, jednak provádějí přeměny i v rámci původního klasického 

nebo ortodoxního pojetí, jež přes některé sklony k dogmatismu rovněž nezůstává stát 

na místě. I v některých socialistických zemích, Jugoslávii a Polsku, bylo odstraněno 

tabu z těchto otázek a vytvářejí se, vzdor rozmanitým odporům, lepší podmínky pro 

věcnou diskusi a výzkum.

Tato publikace obsahuje výběr z referátů přednesených v průběhu roku 1966–67 

v několika bězích Lidové university. Soubor nepředstavuje úplný záznam všech před-

nášek kromě jiného i proto, že všichni referenti neměli možnost dodat v krátkém ter-

mínu písemný text. Přesto vybrané přednášky určitý celek tvoří. Týkají se v podstatě 



Šimon Wikstrøm Svěrák 

168

tří velkých oblastí: 1) základních teoretických problémů psychoanalýzy, její povahy, 

principů a místa v soudobé vědě a kultuře; 2) zasahují oblast dynamiky psychického 

vývoje jedince, tedy psychoanalytické ontogeneze lidské psychiky; 3) týkají se spe

ciálních vztahů psychoanalýzy k jiným formám kultury a společenského života, jako 

je umění nebo politika. Tento výběr umožnil pohled do fundamentálních problémů 

psychoanalytického myšlení a praxe, aniž by si zároveň mohl klást za cíl obsáhnout 

celou problematiku ze všech stran. Můžeme vyslovit naději, že v průběhu dalších let 

bude možno poskytnout zájemcům o tento problémový okruh další, ještě bohatší a pro-

pracovanější výběr literatury naší i zahraniční.

Přednášky pražské Lidové university o psychoanalýze vzbudily značný zájem odborné 

i širší veřejnosti. Dokonce v prvních počátcích měl tento zájem až poněkud senzační 

přídech vzhledem k tomu, že po dlouhou dobu o těchto problémech vládlo mlčení 

nebo negativistická kritika. Počet posluchačů z počátku prudce vzrůstal, až dosáhl 

počtu asi 400 účastníků na jednom večeru. V dalším průběhu přednášek jsme v celku 

uvítali, když z masy zájemců zůstala početná skupina asi 100–120 osob, u níž můžeme 

předpokládat hlubší a trvalejší zájem o psychoanalytickou problematiku. Je obecně 

známo, že pouhým čtením textů a nasloucháním přednáškám se nikdo psychoanalýze 

nenaučil, neboť její problémy musí být nejen intelektuálně registrovány a verbálně 

reprodukovány, ale i skutečně žity. Nicméně každé vážnější studium psychoanalytických 

metod a teoremat je jednou z přípravných cest a nezbytných podmínek k proniknutí do 

světa psychoanalýzy, jež má své pozitivní psychoterapeutické, pedagogické a sociálně 

kulturní aspekty. Je potěšitelné, že převážnou část posluchačů tvořili mladí lidé, zejmé-

na vysokoškolští studenti z různých fakult. V tomto smyslu fungovala pražská Lidová 

universita zároveň jako doplněk vysokoškolské výuky a vzdělání v těch oblastech, které 

z různých důvodů nemohou být za daného stavu vysokoškolského studia plně respek-

továny a zastoupeny. Předpokládáme, že i v následujících semestrech podaří se nám 

nejenom udržet poměrně vysokou náročnost těchto přednášek, ale doplnit a rozšířit 

naše poznání ještě v dalších směrech.

Oficiální program prvního přednáškového 
cyklu z roku 1966

LIDOVÁ UNIVERSITA VĚDY, TECHNIKY A UMĚNÍ

Městská lidová knihovna, Praha I, nám. dr. V. Vacka 1 

telefon 620-48 

Městský výbor Socialistické akademie



Pražské přednášky o psychoanalýze

169

PSYCHOANALÝZA A FREUDISMUS

Cyklus má informovat širší veřejnost o skutečném obsahu psychoanalýzy v minulosti 

a přítomnosti a rovněž ukázat na její problematické stránky a na vývoj světové diskuse 

o hodnotě psychoanalýzy a dále poukázat na místo psychoanalýzy v kultuře 20. století.

Přednášky se konají vždy v pátek v 19,30 hod. v malém sále Městské lidové knihovny, 

Praha 1, nám. dr. V. Vacka 1.

Předplatné činí Kčs 30,–. Jednotlivé vstupenky Kčs 4,–.

U předplatného na celý cyklus mají studenti a důchodci 50% slevu.

Odpovědný redaktor: doc. dr. Jiří Cvekl, CSc., Filosofický ústav ČSAV.

7. října

1. Sigmund Freud a osudy jeho učení.

O vzniku a vývoji psychoanalýzy.

Úvodní slovo: doc. dr. Jiří Cvekl, CSc.

14. října

2. Moderní neoanalytické směry.

Hlavní proudy a představitelé.

Úvodní slovo: dr. Lubomír Sochor, CSc., Právnická fakulta KU.

21. října

3. Podstata psychoanalýzy.

Výklad základních pojmů – problémy neuróz – psychoanalytická metoda – 

psychoanalýza jako kulturně historický jev – vědomi a nevědomí – výklad snů – 

výklad chybných výkonů – psychopatologie všedního dne.

Úvodní slovo: doc. dr. Jiří Cvekl, CSc.

4. listopadu 

4. Psychoanalýza a problematika filosofické antropologie.

Psychoanalýza a problém obecné teorie člověka – filosofická problematika  

psychoanalýzy – pudy a rozum – problém lidských energií – problematika sublimace 

– psychoanalýza a mezilidské vztahy.

Úvodní slovo: dr. Robert Kalivoda, CSc., laureát státní ceny, Filosofický ústav ČSAV.

11. listopadu

5. Psychoanalýza a lékařství.

Psychoanalýza jako therapeutická metoda – vztah psychoanalýzy a psychiatrie – 

vztah psychoanalýzy k hypnóze a sugesci – úspěchy a meze aplikace – problematika 

tzv. psychosomatické medicíny.

Úvodní slovo: dr. Otakar Kučera, CSc., VÚ psychiatrický.



Šimon Wikstrøm Svěrák 

170

18. listopadu

6. Psychoanalýza a kultura

Psychoanalytické pojetí vzniku kultury – racionální a iracionální v lidských dějinách 

– vzájemné vztahy mezi psychoanalýzou a sociologií – psychoanalytické pojetí 

historických osobností. 

Úvodní slovo: dr. Lubomír Sochor, CSc.

25. listopadu

7. Psychoanalýza a moderní umění.

Psychoanalytický výklad umění – technika psychoanalýzy a básnická tvorba 

– psychoanalýza a surrealismus – vliv psychoanalýzy na moderní uměleckou 

a literární tvorbu.

Úvodní slovo: Vratislav Effenberger

2. prosince

8. Přínos a vulgarizace psychoanalýzy.

Závěrečná diskuse.

Úvodní slovo: doc. dr. Jiří Cvekl, CSc.

V cyklu dále hovoří:

dr. Zdeněk Dytrich, CSc. VÚ psychiatrický,

dr. Květoslav Chvatík, CSc., Filosofický ústav ČSAV,

doc. dr. Ivan Horvai, CSc., Psychiatrická klinika KU,

doc. dr. Ferdinand Knobloch, CSc., Psychiatrická klinika KU,

doc. dr. Antonín Jelínek, CSc., Filosofická fakulta KU,

dr. Ludvík Kundera,

doc. dr. Miloš Machač, CSc., Psychologický ústav KU a další odborníci.

Doporučená literatura ke studiu:

Cvekl, Jiří: Sigmund Freud. 

P., Orbis 1965. 244 s.   L5605

Wells, Harry K.: Pavlov a Freud. 

Přeloženo z anglického originálu. 

P., NPL 1963. 300 s.    L5447

Mette, Alexander: Sigmund Freud. 

Přeloženo z německého originálu. 

P., NPL 1965. 101 s.    P2263

Současná psychologie na západě.  

P., NPL 1965, 341 s.    L5589

Pondělíček, Ivo: Psychologie ve vztahu k umění jmenovitě filmovému. 

P., SPN 1964. 135 s.    L5492



Pražské přednášky o psychoanalýze

171

Pracovní materiál pro přípravu druhého 
přednáškového cyklu pro rok 1967

Psychoanalýza a vědy o člověku

Cyklus navazuje na podzimní cyklus Psychoanalysa a freudismus a bude zaměřen 

k některým vybraným speciálním problémům.

Odpovědný redaktor: doc. dr. J. Cvekl, CSc, Filosofický ústav ČSAV

[Napřed: Výklad pojmu nevědomí]6

[Psychoanalytická teorie pudů (Tautermann)]

1. Psychoanalysa a sexuologie

Pozdější analytický směr a jeho vztah k této problematice.

[Antianalytický názor]7

2. Poměr analytických směrů k problémům dětství a mládí

Přínos psychoanalýzy, poznání duševního života mládeže a problémy pedagogiky 

a výchovy.

[3.8 Progrese a regrese (Havlíček) v lidské psychice]

3. Psychoanalýza a současná antropologie a etnografie

Problémy prehistorie člověka.

Vzájemné vztahy člověka a kultury.

4. Vztahy psychoanalysy k některým směrům v literatuře a umění

Kořeny psychoanalysy v klasické literatuře.

5. Psychoanalysa a modernistické směry

Dadaismus.

Poetismus a surrealismus.

Vztahy psychoanalysy a antifašistické literatury mezi dvěma světovými válkami.

6  Texty, které tiskneme kurzívou a v hranatých závorkách, jsou do dokumentu doplněny rukopisně. 
Stejně tak jsou rukou učiněny veškeré škrty. – Pozn. Š. W. S.
7  Rukopisný vpisek je ohraničen linkou, která jej stahuje k levému okraji stránky a izoluje od 
zbytku textu. Není zřejmé, k čemu se tato poznámka vztahuje. – Pozn. Š. W. S.
8  Tato řadová číslice a dvě předcházející jsou zakroužkovány. – Pozn. Š. W. S.



Šimon Wikstrøm Svěrák 

172

6. Psychoanalýza a současná literatura a drama9

[4.]10 7. Analytické aspekty společenského a politického života [(Cvekl)]

Analytické pokusy o výklad moderní společnosti.

Psychologie a fašismus.

Analytické výklady u autoritativních a demokratických režimů.

8. Závěrečná diskuse

Oficiální program třetího přednáškového 
cyklu z roku 1968

LIDOVÁ UNIVERSITA VĚDY, TECHNIKY A UMĚNÍ

Městská knihovna, Praha 1, nám. dr. V. Vacka 1 

telefon 620-48

Městský výbor Socialistické akademie

VZTAH PSYCHOANALÝZY A MODERNÍHO UMĚNÍ

Posláním cyklu je osvětlení vzájemných vztahů psychoanalýzy a teorie kultury, 

estetiky a moderní umělecké tvorby.

Přednášky se konají vždy v pátek v 19.30 hod. v malém sále Městské knihovny, 

Praha 1, nám. dr. V. Vacka 1.

Předplatné činí Kčs 25,–. Jednotlivé vstupenky Kčs 4,–. U předplatného na celý cyklus 

mají studenti a důchodci 50  % slevu.

Odpovědný redaktor: doc. dr. Jiří Cvekl, CSc., Filosofický ústav ČSAV

8. března

1. Psychoanalýza a problematika moderní kultury

Dr. Jiří Pechar

9  Body 4., 5. a 6. jsou rukopisně zatrženy, což pravděpodobně vzhledem k přečíslování bodu 7. 
na 4. znamená, že byly vyřazeny. – Pozn. Š. W. S.
10  Rukopisné řadové číslo „4.“ je zakroužkováno. – Pozn. Š. W. S.



Pražské přednášky o psychoanalýze

173

15. března

2. Psychoanalýza a imaginativní umění

Dr. Zbyněk Havlíček, Psychiatrická léčebna, Sadská

22. března

3. Základní problémy psychoanalytické estetiky v díle Sigmunda Freuda11

MUDr. Otakar Kučera, VÚ psychiatrický

29. března

4. Problém objektivní funkce kultury při vzniku a vývoji člověka

Dr. Robert Kalivoda, CSc., Filosof. ústav ČSAV

5. dubna

5. Wilhelm Reich a avantgardní pojetí psychoanalýzy

Dr. Lubomír Sochor, právnická fak. KU

12. dubna

6. Surrealistická psychoideologie a psychoanalýza

Vratislav Effenberger

19. dubna

7. Vliv psychoanalýzy na některé významné zjevy moderní literatury a umění

Dr. Josef Nesvadba, fakultní poliklinika KU

Doporučená literatura ke studiu:

Cvekl, J.: Sigmund Freud. 

Praha, Orbis 1965. 244. s.   L 5605

Filipec, J.: Člověk a moderní doba.  

Praha, Orbis 1966. 209 s.   L 5771

Fromm, E.: Člověk a psychoanalýza. 

Praha, Svoboda 1967. 212 s.  L 5857

11  Ke druhé a třetí přednášce je rukou připsána šipka vyznačující, že pořadí těchto dvou vystoupení 
má být prohozeno. – Pozn. Š. W. S.



Šimon Wikstrøm Svěrák 

174



Pražské přednášky o psychoanalýze

175

RECENZE



Šimon Wikstrøm Svěrák 

176



Kontradikce Časopis pro kritické myšlení Ročník 8 číslo 1 (2024)

177

TEÓRIA EKONOMICKEJ MOCI KAPITÁLU

Juraj Halas
Filozofická fakulta Univerzity Komenského, Bratislava
juraj.halas@uniba.sk
ORCID 0000-0003-2455-9354

Søren Mau, Mute Compulsion: A Marxist Theory of the Economic Power of Capital 

(London: Verso, 2023) 

Theory of the Economic Power of Capital

Abstract

This review examines Søren Mau’s Mute Compulsion (2023), which explores capitalist power 

beyond coercion and ideology. According to Mau, capital dominates people by controlling 

the material conditions of their existence. The impersonal nature of this power stems from 

the interaction between two sets of production relations: vertical and horizontal. Using 

this framework, Mau demonstrates how capital subjugates the labor process, nature, and 

space-time, reinforcing its own power at each step. The essay also highlights certain flaws 

in Mau’s argument. First, his theory’s social ontology relies on underspecified concepts 

such as “emergent property,” “emergence,” and “reduction,” leading to ambiguities in 

his definition(s) of capital and its relation to Marx’s original formulation of capital as 

a social relation among people mediated by things. Second, while Mau rejects accounts 

that treat capital as a subject, his claim that capital, as an emergent property, possesses 

“causal powers in its own right” risks a similar form of mystification. Third, his analysis 

of vertical and horizontal production relations shifts between conceptual and causal 

levels without clearly distinguishing them. Finally, despite its centrality to both vertical 

and horizontal production relations, the role of private property in capital’s economic 

power – including, but not limited to, its legal dimension – remains surprisingly under-

theorized. Despite these limitations, Mute Compulsion sets a new benchmark for Marxian 

analyses of power under capitalism.

Keywords

critique of political economy, capital, economic power, relations of production

DOI 10.46957/con.2024.1.8



Juraj Halas

178

Marx vo svojej analýze „takzvanej pôvodnej akumulácie“ zdôrazňoval úlohu, ktorú 

pri zrode britského kapitalizmu zohrávalo štátne násilie. Trieda ľudí, ktorí vlastnia 

len svoju pracovnú silu, bola podľa neho produktom strastiplného procesu vyháňania 

roľníckeho obyvateľstva z pôdy, kriminalizácie tuláctva a likvidácie zvykového práva na 

zdroje v obecnom vlastníctve. No keď sa nový spôsob výroby postavil na vlastné nohy, 

na rozdiel od spôsobu feudálneho či otrokárskeho nebol odkázaný na priame donuco-

vanie. „Pri obvyklom chode vecí,“ píše Marx, „možno robotníka ponechať ‚prírodným 

zákonom výroby‘, t. j. jeho závislosti od kapitálu, ktorá vyplýva zo samých výrobných 

podmienok, je nimi zaručená a zvečnená.“1 Na rovnakom mieste charakterizuje pô-

sobenie týchto faktorov ako „slepý tlak ekonomických pomerov“.

Viaceré preklady Kapitálu, vrátane slovenského či českého, na týchto miestach nie 

sú celkom presné. V origináli sa totiž hovorí o „nemom“ či „mĺkvom“ nátlaku (der stum-

me Zwang). V tejto podobe sa slovné spojenie stalo základom pre názov monografie 

dánskeho filozofa Sørena Maua, ktorá sľubuje „marxistickú teóriu ekonomickej moci 

kapitálu“. Pôvodne dizertačná práca, ktorú Mau obhájil na Univerzite južného Dánska 

v roku 2019, medzičasom vyšla knižne v dánskej (2021), nemeckej (2021), anglickej (2023) 

a španielskej (2024) verzii. Francúzsky a arabský preklad sa pripravuje. O výraznom 

ohlase, ktorý kniha vzbudila, svedčí aj to, že anglické vydanie, ktoré je predmetom tejto 

eseje, bolo nominované na Pamätnú cenu Isaaca a Tamary Deutscherovcov. Tá sa od 

roku 1969 každoročne udeľuje za najlepšie príspevky k marxistickej teórii.2

Ambíciou Mauovej práce je rozpracovať filozofickú teóriu osobitej formy moci, špe-

cifickej pre kapitalistické pomery. Nepôsobí ani priamym donucovaním (násilie), ani 

manipuláciou presvedčeniami (ideológia). Namiesto toho sa stelesňuje v objektívnom 

spoločenskom kontexte, ktorý aktérom a aktérkam takpovediac nedáva na výber, aby 

konali inak ako v súlade s imperatívmi kapitálu. Práve existencia tejto neosobnej, „ab-

straktnej“ formy moci pomáha podľa Maua vysvetliť, prečo je kapitalistický spôsob 

výroby – inak krehký, náchylný ku krízam a deštruktívny k prírode i ľudským životom 

– taký trvácny. 

Predkladaná práca si kladie za cieľ „nájsť zdroje tejto moci, identifikovať jej mecha-

nizmy, objasniť jej formy, rozlíšiť jej rôzne úrovne a špecifikovať vzťahy medzi nimi“.3 

Mauove zámery sú explikatívne: Chce vybudovať teoretický rámec, do ktorého by sa 

1  Karl Marx, Kapitál: kritika politickej ekonómie. Prvý zväzok, prel. Štefan Heretik (Bratislava: 
Pravda, 1985), s. 609.
2  Autor sa však nominácie vzdal a porote odporučil, aby uprednostnila knihu, ktorú nenapísal 
muž. Cenu napokon získala nemecká ekonómka a politologička Heide Gerstenberger za prácu 
Market and Violence: The Functioning of Capitalism in History (Leiden: Brill, 2023), ktorá pôvodne 
vyšla už v roku 2017. Téma oboch kníh, ale najmä rozdiely v prístupe (abstraktná teoretická analýza 
verzus empirický historický výskum) vyzývajú k porovnaniam, na ktoré tu však nie je priestor.
3  Søren Mau, Mute Compulsion: A Marxist Theory of the Economic Power of Capital (London: 
Verso, 2023), s. 5.



Teória ekonomickej moci kapitálu

179

kryptický aforizmus o „nemom nátlaku“ dal začleniť ako samozrejmá pravda. Opiera sa 

predovšetkým o korpus textov, ktorý tvorí Marxovu kritiku politickej ekonómie. Mau ju 

chápe ako neukončené a fragmentárne dielo, ktoré síce zahŕňa podstatné prvky teórie 

ekonomickej moci, ale v nedostatočne rozpracovanej forme. V knihe preto predkladá 

určitú reinterpretáciu Marxovej analýzy s dôrazom na mocenské aspekty tých istých 

javov a vzťahov, ktoré sa v Kapitáli skúmajú primárne z iných hľadísk. Čerpá pri tom 

z množstva marxistických diskusií z obdobia posledných zhruba sto rokov. 

Okruh prameňov, na ktoré sa práca odvoláva, je naozaj pôsobivý. Ak zostaneme len pri 

tých najdôležitejších, neortodoxné prístupy k Marxovej teórii hodnoty tu zastupujú I. I. 

Rubin, nemecké „nové čítanie Marxa“ (neue Marx-Lektüre) a novšie príspevky k „teórii 

hodnotovej formy“ (value-form theory), ako aj príbuzné práce venované „odvodeniu 

štátu“ (Staatsableitung). K problematike štruktúry a špecifík kapitalistického spôsobu 

výroby sú to najmä príspevky, ktoré vznikli v kontexte kritiky komercializačného modelu 

vzniku kapitalizmu (R. Brenner, E. M. Wood). V súvislosti s pracovným procesom, 

technickým pokrokom a vzťahom kapitálu k prírode sa zase dostávajú k slovu práce 

H. Bravermana, D. F. Noblea, J. B. Fostera či A. Malma. Pri skúmaní vzťahu medzi 

kapitálom a rodom Mau odkazuje na množstvo marxisticko-feministickej literatúry, 

osobitne však na L. Vogel a novšie publikácie k teórii sociálnej reprodukcie. Keď sa 

zaoberá otázkami relatívneho preľudnenia, kríz či premien globálneho kapitalizmu za 

posledné polstoročie, konfrontuje sa s príspevkami A. Benanava, J. Bernesa a kolektívu 

Endnotes, ale aj D. Harveyho a B. Silver; či s bohatou literatúrou k logistickej revolúcii. 

Bez ohľadu na iné prednosti, ktorým sa ešte budem venovať, je kniha cenná ako kon-

cízny a trefný sprievodca týmito debatami, ktoré presahujú jej vlastnú oblasť záujmu.4

Nadväznosť Mauovho teoretického projektu na Marxov Kapitál nemá len obsahový, 

ale aj metodologický rozmer. Teória ekonomickej moci kapitálu, o ktorú mu ide, má 

platiť pre „ideálny prierez“ kapitalistickým spôsobom výroby. Chce sa zamerať iba na tie 

aspekty, ktoré sú charakteristické pre všetky jeho historické formy. Preto problematiku 

skúma na vysokom stupni abstrakcie. Tomu zodpovedá aj rozsah a charakter použitých 

príkladov a empirickej evidencie. Kniha má dovedna trinásť kapitol a je rozdelená 

na tri časti. V prvej Mau vymedzuje základné pojmy a navrhuje minimálnu sociálnu 

ontológiu, ktorá má umožniť zachytiť špecifiká neosobnej moci kapitálu. Druhá časť 

sa venuje štruktúre kapitalistických výrobných vzťahov ako jednému zo zdrojov tejto 

formy nadvlády. Napokon tretia časť objasňuje, aké sú mocenské účinky procesu aku-

mulácie, ktorého priebeh a expanziu pokladá autor jednak za prejav moci kapitálu, ale 

zároveň aj za druhý z jej zdrojov: nadvláda kapitálu podľa neho samu seba posilňuje.

4  Bohatstvo prameňov, s ktorými Mau pracuje, je v anglickom preklade roztrúsené v poznámkach 
pod čiarou, keďže samostatný zoznam literatúry nie je súčasťou publikácie. V nemeckom vydaní, 
ktoré ho obsahuje, narátame asi šesťsto citovaných zdrojov.



Juraj Halas

180

Východiská 

V úvodných kapitolách sa Mau vymedzuje voči obvyklým koncepciám moci v politickej 

filozofii mimo marxistickej tradície, ale aj voči prístupom, ktoré boli podľa neho ty-

pické pre „tradičný“ a „západný“ marxizmus. Proti štandardným filozofickým teóriám 

moci, pracujúcim s rozlíšením „moci k“ (power to) a „moci nad“ (power over), formuluje 

známu kritiku, ktorá si všíma individualistickú ontológiu a dyadické chápanie mocen-

ských vzťahov. Oboje týmto koncepciám bráni zohľadniť úlohu sociálneho kontextu 

ako faktora, ktorý z určitých vzťahov robí práve mocenské vzťahy, prípadne sa podieľa 

na konštituovaní ich aktérov ako samotných aktérov takýchto vzťahov. Podľa Maua 

im to znemožňuje pochopiť napríklad trh ako miesto výkonu moci, ktorá nemá (len) 

charakter vzťahu medzi dvojicami či skupinami aktérov, ale pôsobí prostredníctvom 

neosobných cenových signálov, čím vyvoláva zmeny v ľudskom konaní. Slepota ob-

vyklých prístupov voči mocenským vzťahom v ekonomickej sfére kráča podľa Maua 

ruka v ruke s neoklasickými predstavami o dobrovoľnosti trhových transakcií, ktoré sa 

akoby odohrávali v mocenskom vákuu. Tým prístupom, ktoré sa inšpirujú Foucaultom, 

dištancujú sa od dyadického modelu a zameriavajú sa na „mikrofyziku“ moci, zase vyčíta 

nominalizmus. Ten im bráni identifikovať jednotiace, regulujúce mechanizmy, ktoré 

stoja v pozadí množstva jednotlivých interakcií. Ako píše, „[Foucaultova] orientácia na 

konkrétno sa ukazuje ako neobyčajne abstraktná, pretože izoluje mikroúroveň od jej 

širšieho sociálneho kontextu. Vo svojej analýze továrenskej disciplíny preto nedokáže 

zodpovedať otázku, prečo pracujúci vôbec prichádzajú pred brány továrne“ (s. 36).

No hoci marxistická tradícia bola vďaka kritike politickej ekonómie a jej metodologic-

kým východiskám lepšie disponovaná na to, aby v nej vznikla teória „nemého nátlaku“, 

táto oblasť skúmania zostala na okraji záujmu. V prípade marxizmu II. Internacionály 

podľa Maua analýzu znemožňoval determinizmus výrobných síl, ktorý pokladal výrobné 

vzťahy za produkt technického pokroku. Skúmanie moci sa namiesto toho zameralo 

na politickú sféru v užšom zmysle, a to najmä na štát, ktorý sa zase chápal inštrumen-

talisticky – ako „výkonný výbor“ vládnucej triedy. Reakcia tzv. západného marxizmu 

síce proti tomu zdôrazňovala všadeprítomnosť mocenského pôsobenia, no situovala 

ho prevažne do oblasti vedomia, presvedčení a významov. Marxistické uvažovanie 

o moci sa tak podľa Maua pohybovalo medzi pólmi násilia a ideológie či donútenia 

a konsenzu, ktoré zachytáva aj althusserovské rozlíšenie „represívnych“ a „ideologických 

štátnych aparátov“. Medzi výnimky zaraďuje najmä neortodoxné čítania Kapitálu, ktoré 

tematizovali problematiku fetišizmu, reálnej abstrakcie či vecného sprostredkovania 

ľudských vzťahov, ako aj Brennerov „politický“ marxizmus, ktorý zdôrazňuje význam 

závislosti od trhu ako špecifika kapitalizmu.5 Ani z týchto zdrojov však nevzniklo niečo 

ako ucelená teória osobitného druhu moci, ktorá sa presadzuje prostredníctvom trhu, 

konkurencie a imperatívu zhodnocovania.

5  V češtine pozri Ellen Meiksins Wood, Původ kapitalismu: delší pohled, prel. Rudolf Prěvrátil 
(Praha: Svoboda Servis, 2011).



Teória ekonomickej moci kapitálu

181

Uvedené rozlíšenie trojice prúdov, teda „tradičného“ marxizmu, „západného“ mar-

xizmu a tretej skupiny, ktorú spája najmä orientácia na Kapitál a súvisiace rukopisy, 

pripomína trojčlennú typológiu, ktorú na odlíšenie rôznych prístupov k Marxovej teórii 

už dávnejšie navrhol Ingo Elbe.6 V jednotlivostiach sa s Mauovými generalizáciami iste 

možno sporiť. Napríklad pre Györgya Lukácsa ako klasického predstaviteľa „západného“ 

marxizmu bola v samom centre pozornosti problematika zvecnenia, od ktorej je len 

krok k úvahám o neosobnej moci. Určité ústupky vo vzťahu k inému protagonistovi 

tohto prúdu, Karlovi Korschovi, formuluje aj sám Mau. Vcelku však uvedené rozlíšenie 

vystihuje deficity doterajšieho teoretizovania o moci v marxizme.

Východiskom Mauovej vlastnej teórie ekonomickej moci je náčrt sociálnej ontológie, 

ktorej základom je spoločenský proces výmeny látok medzi človekom a prírodou. V tejto 

súvislosti sa autor vracia ku klasickému sporu o význame pojmov ako odcudzenie či 

druhová podstata v Marxovom diele, ktoré marxistickú filozofiu zamestnávali v 60. 

a 70. rokoch minulého storočia. Mau pri rozbore vývoja Marxových názorov po roku 

1844 odmieta tézu humanistov, podľa ktorých uvedené pojmy a súvisiace romantické 

predstavy o „návrate človeka k sebe“ hrajú ústrednú, hoci nie bezprostredne očividnú 

úlohu aj u neskoršieho Marxa. Na druhej strane sa ohradzuje voči antihumanistickým 

interpretáciám, ktoré popierajú akúkoľvek koncepciu ľudskej prirodzenosti.7 Proti 

obidvom možnostiam zastáva pozíciu, ktorá sa opiera o analýzu pracovného procesu 

v piatej kapitole Kapitálu.

Podľa Maua možno identifikovať súbor historicky invariantných charakteristík od-

lišujúcich človeka od ostatnej prírody. Za osobitne dôležitú pre svoje zámery považuje 

– v zhode s Marxom, ktorý sa hlásil k Franklinovmu chápaniu človeka ako „toolmaking 

animal“8 – schopnosť vyrábať a používať komplexné nástroje. Tie sú na jednej strane 

(predĺženými) orgánmi ľudského tela, na druhej strane ide o orgány vonkajšie, od tela 

oddelené. Ich výroba a používanie sa vždy odohráva v určitom spoločenskom kontexte. 

Ľudský „metabolizmus“ je teda dvojnásobne sprostredkovaný: jednak nástrojmi, ktoré 

umožňujú prisvojovanie prírody, ale aj určitými spoločenskými vzťahmi, ktorých pro-

stredníctvom sa tento proces organizuje. Transhistorické fakty, ako je ľudská schopnosť 

používať nástroje a vyrábať nadprodukt, tvoria akýsi substrát, z ktorého vyrastá spektrum 

rozličných možných spoločenských foriem, no ktorý sám osebe nepredurčuje žiadnu 

6  Ingo Elbe, „Zwischen Marx, Marxismus und Marxismen. Lesarten der Marxschen Theorie“, 
in Das Kapital neu lesen – Beiträge zur radikalen Philosophie, ed. Jan Hoff, Alexis Petrioli, Ingo 
Stützle a Frieder Otto Wolf (Münster: Westfälisches Dampfboot, 2006), s. 52–71. Rozšírená a pre-
pracovaná verzia textu je k dispozícii online na https://www.rote-ruhr-uni.com/cms/IMG/pdf/
Lesarten_erweitert.pdf.
7  Mauov pohľad na rozdiely medzi takzvaným mladým a zrelým Marxom sa v hrubých rysoch 
zhoduje s tým, ktorý už skôr predložil Michael Heinrich, Die Wissenschaft vom Wert (Hamburg: 
VSA Verlag, 1991), 3. a 4. kapitola.
8  Pozri Marx, Kapitál I, s. 159.



Juraj Halas

182

konkrétnu formu. Mau si tu požičiava terminológiu filozofky Kate Soper, ktorá hovorí 

o „biologickej nedourčenosti“ ľudského živočícha.

Takto ponímaná ľudská prirodzenosť potom neslúži ako stanovisko, z ktorého sa 

formuluje kritika určitej, napríklad kapitalistickej formy spoločnosti, ako to bolo v prípa-

de marxistického humanizmu. Má skôr umožniť zakotviť analýzu konkrétnych, his-

toricky špecifických spoločenských foriem a im zodpovedajúcich vzťahov pomocou 

transhistorických pojmov. Inak povedané, umožňuje ukázať, čím sa tá-ktorá spoločen-

ská forma líši od iných foriem ako forma rovnakého obsahu, t. j. procesu výmeny látok 

medzi človekom a prírodou. O tento konceptuálny rámec sa opiera Mauovo základné 

vymedzenie podmienok „nemého nátlaku“, teda ekonomickej moci. Prisvojovanie 

nadproduktu môže v určitej spoločnosti prebiehať primárne tak, že jedna sociálna 

skupina ho odoberá druhej skupine násilím alebo ju pod hrozbou násilia núti, aby ho 

vyrábala. Dominantná skupina okrem toho môže vplývať na vedomie podriadenej 

skupiny a pomocou ideológie ju presvedčiť, aby poslúchala. O ekonomickej moci však 

možno podľa Maua hovoriť až tam, kde sa samy materiálne podmienky reprodukcie 

ľudí – ich „externé orgány“ – dostanú ako súkromné vlastníctvo pod cudziu kontrolu 

a odlúčia sa od tých, ktorí ich majú používať. Bezprostrední výrobcovia sa tak oci-

tajú vo vzťahu závislosti. Keďže zachovanie ich existencie je podmienené výrobou 

nadproduktu, diktátu sa podriadia aj bez hrozieb či manipulácie. Toto Mau nazýva 

„metabolickou nadvládou“ (metabolic domination, s. 104), ktorá je charakteristická pre 

kapitalistickú spoločnosť.9

Konceptuálne problémy

Starostlivosť, s ktorou autor pristupuje k špecifikácii tejto časti ontológie, však trochu 

kontrastuje s jeho spôsobom vymedzovania pojmu (ekonomickej) moci kapitálu. Už 

vieme, že ekonomická moc spočíva v schopnosti kontrolovať a pretvárať podmienky, 

v ktorých sa odohráva ľudský metabolický proces. Podľa Maua je nositeľom tejto moci 

kapitál. Aby objasnil, v akom zmysle možno hovoriť o „moci kapitálu“, už skôr robí 

dva kroky: predkladá určité poňatie kapitálu a nanovo definuje vzťah moci. Proti ob-

vyklým ekonomickým prístupom, ktoré kapitál stotožňujú s výrobnými prostriedkami 

či peniazmi navrhuje ponímať kapitál ako druh „sociálnej logiky“, pričom tento termín 

podľa neho odkazuje „nie na konkrétnu kategóriu vecí, ale na určitý spôsob používania 

vecí“ (s. 37). V prípade kapitálu má ísť o také používanie tovarov a peňazí, ktorého cie-

ľom je zhodnocovanie hodnoty v zmysle Marxovej formuly P – T – P′. Ako však možno 

o „určitom spôsobe používania vecí“ tvrdiť, že má moc? Podľa Maua musíme rozšíriť 

pojem moci tak, aby nezahŕňal len vzťahy medzi ľuďmi navzájom, ale aj vzťahy medzi 

„aktérmi na jednej strane a emergentnou vlastnosťou spoločenských vzťahov na strane 

9  Mau však netvrdí, že ide o jedinú formu moci v kapitalizme. To, čo nazýva „mocou kapitálu“, 
podľa neho zahŕňa násilie, ideologické pôsobenie aj ekonomickú moc (s. 17). Vlastnú teóriu chápe 
iba ako parciálny príspevok k všeobecnejšej teórii tejto trojjedinej moci.



Teória ekonomickej moci kapitálu

183

druhej“ (s. 45). Emergentné vlastnosti pritom chápe ako také vlastnosti systémov, ktoré 

sú výsledkom vnútornej organizácie častí týchto celkov, sú na tieto časti neredukovateľné 

a majú samy osebe kauzálnu účinnosť. Prípadom emergentnej vlastnosti sociálnych 

vzťahov je pre Maua práve kapitál: Predpokladá určité vzťahy medzi ľuďmi ako svoje 

nutné podmienky, ale nie je na ne redukovateľný. „Moc kapitálu“ je potom vzťahom 

medzi kapitálom ako emergentnou vlastnosťou a ľudskými aktérmi.

Táto analýza ponecháva viaceré otázky otvorené, nakoľko veľkú časť teoretickej 

práce tu vykonávajú termíny, ktorých význam nie je uspokojivo objasnený. Kapitál je 

v zmysle prvého priblíženia „určitý spôsob používania vecí“, teda istý druh ľudského 

konania. Zároveň má byť „emergentnou vlastnosťou“ sociálnych vzťahov, v ktorých sa ono 

konanie odohráva, pričom sa na tieto vzťahy nedá redukovať. Prvá definícia však podľa 

môjho názoru robí práve to – totiž redukuje kapitál na určitý spôsob ľudskej činnosti.  

Mau neobjasňuje, ako možno tieto dva pohľady zlúčiť, ani ako sa druhý z nich vzťahu- 

je ku klasickej, v porovnaní s jeho prístupom výrazne „reduktívnej“ charakterizácii 

kapitálu, podľa ktorej ide o „spoločenský vzťah medzi osobami sprostredkovaný ve- 

cami“.10 

Mau ďalej tvrdí, že kapitál ako emergentná vlastnosť má „svoju vlastnú“ kauzálnu 

schopnosť (causal power in its own right, s. 45), ktorá sa nedá redukovať na kauzálne 

schopnosti jeho konštitutívnych prvkov, teda ľudských aktérov a ich konanie. Čo tu 

však znamená „neredukovateľnosť“? Teória nešpecifikuje, či v prípade emergentných 

vlastností (a ich kauzálnej účinnosti) ide o nemožnosť explanačnej alebo ontologickej 

redukcie. Ak sa povie, že jav ekonomickej krízy sa nedá vysvetliť na základe konania 

a zámerov žiadneho jednotlivého aktéra, ale iba ako (nezamýšľaný) dôsledok konania 

a zámerov všetkých aktérov, je to niečo iné – a intiutívne rozhodne prijateľnejšie – než 

tvrdiť, že z konania aktérov a nad týmto konaním sa vynára čosi ďalšie, čo má vlastnú, 

neredukovateľnú a bližšie neurčenú kauzálnu schopnosť vyvolať krízu. Ak ďalej tvrdí-

me, že kapitál ako spoločenský vzťah spájajúci ľudí a veci sa vyznačuje (aj) vlastnos-

ťami, ktoré žiadny z jeho prvkov nemá osve, mimo týchto vzťahov, je to opäť niečo iné 

než téza, že kapitál má (nevysvetlené) kauzálne schopnosti, ktoré presahujú kauzálne 

schopnosti jeho prvkov. Mau tiež neobjasňuje, čo má byť tou magickou prísadou, ktorá 

z kapitálu robí kapitál, keďže určité spoločenské vzťahy preň majú byť iba nutnou, no 

nie postačujúcou podmienkou, na ktorú sa nedá redukovať. Hoci teda (správne) odmieta 

koncepcie, ktoré robia z kapitálu „subjekt“ (M. Postone, C. Arthur a ďalší), domnievam 

sa, že sám sa napokon dostáva priveľmi blízko k mystifikovaným pozíciám, ktoré kapi-

tálu pripisujú vlastnú schopnosť konať.

Ak teda cieľom Marxovej analýzy bolo vystopovať kapitál naspäť ku konaniu ľudí 

a ukázať, že predstavy o svete, v ktorom „Monsieur le Capital a Madame la Terre mátožia 

10  Marx, Kapitál I, s. 631. Mau túto pasáž neskôr sám cituje (s. 206), no kategoriálny nesúlad 
medzi kapitálom ako druhom spoločenského vzťahu a kapitálom ako emergentnou vlastnosťou 
spoločenských vzťahov nekomentuje.



Juraj Halas

184

ako sociálne charaktery“,11 majú celkom pozemský základ, v prípade Mauových úvah 

o „moci kapitálu“ sa to nie celkom darí. Veľmi tomu nepomáha ani spresnenie, podľa 

ktorého táto moc predstavuje schopnosť kapitálu „vnucovať svoju logiku spoločenskému 

životu“, teda schopnosť, „ktorá zahŕňa vzťahy medzi sociálnymi aktérmi v tradičnom 

zmysle slova, a v konečnom dôsledku na nich spočíva, ale nedá sa na ne redukovať“ 

(s. 46). Kapitál je podľa toho sám sociálnou logikou a zároveň emergentnou vlastnosťou 

spoločenských vzťahov, ktorá má schopnosť – zrejme takisto emergentnú, ako naz-

načuje posledný citát o nemožnosti redukcie – vnucovať spoločenským vzťahom svoju 

„logiku“. Tu sa naplno prejavuje vágnosť vymedzenia niektorých základných termínov.

Okrem citovaných definícií a charakterizácií ponúka Mau ešte dva spôsoby, ako pri-

blížiť podstatu moci, o ktorú mu ide. Odvoláva sa na Foucaultovu tézu, že „[v]ýkon moci 

spočívá v řízení těch, kteří se řídí (conduire des conduites), a v uspořádání možného“,12 

ako aj na definíciu moci M. Barnetta a R. Duvalla, podľa ktorých ide o „produkciu – 

v rámci sociálnych vzťahov a prostredníctvom týchto vzťahov – takých účinkov u ak-

térov, ktoré tvarujú ich schopnosť ovládať vlastný osud“ (s. 46). Zdá sa, že tieto návrhy 

by mohli zodpovedať „metabolickej nadvláde“, ako ju chápe Mau, nakoľko práve tá má 

tvarovať základné podmienky, v ktorých aktéri a aktérky rozhodujú o svojej vlastnej 

reprodukcii. No aj tu je autor pri analýze pomerne zdržanlivý:

„Aby sme sa rozhodli pre konkrétnu definíciu moci, museli by sme zvážiť viace-

ro faktorov a problémov, ktoré nie sú bezprostredne relevantné pre naše účely. 

Napríklad otázku, či je moc schopnosť [capacity] alebo skutočný výkon [exercise] 

schopnosti. (Ak by moc bola schopnosť, obidve uvedené definície by bolo treba 

upraviť.)“ (s. 46)

Mau sa však už prihlásil k ponímaniu ekonomickej moci kapitálu ako schopnosti, keď 

navrhol definíciu, podľa ktorej ide o schopnosť diktovať spoločenskému životu určitú 

„logiku“. Nie je jasné, prečo uvedené vymedzenia predkladá na podporu svojej pozície 

bez úprav, hoci ich považuje za potrebné. Ak odhliadneme od tejto maličkosti, pre fi-

lozofickú teóriu moci sa problémy, akým je fundamentálna povaha jej predmetu alebo 

otázka, či je moc dispozičná alebo kategorická vlastnosť, vôbec nezdajú irelevantné. 

Naopak, od koncepcie, ktorá sa začína sociálnou ontológiou, možno očakávať, že vynaloží 

viac úsilia na rozptýlenie pochybností. Tým skôr, ak sa odvoláva na pojem emergencie, 

o ktorého presnom význame a užitočnosti sa dávno vedú spory presahujúce hranice 

marxizmu či sociálnych vied.

11  Karl Marx, Kapitál: kritika politickej ekonómie. Tretí zväzok, prel. Dušan Miloš Plachtinský 
(Bratislava: Pravda, 1987), s. 708. 
12  Tu podľa Michel Foucault, „Subjekt a moc“, prel. Stanislav Polášek, in Myšlení vnějšku (Praha: 
Hermann & synové, 2003), s. 216.



Teória ekonomickej moci kapitálu

185

Dve úrovne moci kapitálu

Tieto konceptuálne nejasnosti nemajú zásadný vplyv na zvyšok práce, ktorý sa zaoberá 

podrobnosťami pôsobenia ekonomickej moci kapitálu. Teoretickým jadrom druhej 

časti je rozlíšenie medzi vertikálnymi a horizontálnymi spoločenskými vzťahmi vý-

roby. Rozlíšenie pochádza od R. Brennera, no kniha ho dopĺňa detailným rozborom 

mocenských aspektov. Oba druhy výrobných vzťahov vyznačujú dvojicu zásadných 

štiepení, ktorá je špecifická pre kapitalizmus. Na vertikálnej úrovni je to oddelenie 

ľudí od podmienok ich reprodukcie, ktoré sú cudzím súkromným vlastníctvom. Na 

horizontálnej osi je to separácia výrobných jednotiek (firiem) a ľudí (súkromných osôb) 

ako nezávislých trhových aktérov. Spoločne podľa Maua tvoria nexus ekonomickej moci 

kapitálu a „vysvetľujú, prečo moc kapitálu nadobúda formu nemého nátlaku“ (s. 124).

Monopolizácia podmienok reprodukcie vytvára na jednej strane skupinu ich vlastníkov 

a na strane druhej skupinu ľudí, ktorí sú od týchto podmienok odlúčení. Vertikálne vzťahy 

sú teda vzťahmi triednej nadvlády, ktoré však nie sú identické so vzťahmi vykorisťovania. 

Strata kontroly nad podmienkami reprodukcie sa totiž netýka len tých, ktorí pracujú 

za mzdu. Mau preto navrhuje rozlišovať medzi proletariátom v širokom zmysle ako 

triedou, ktorá nemá kontrolu nad podmienkami vlastnej reprodukcie, a pracujúcimi 

ako časťou proletariátu, ktorá je navyše vykorisťovaná. Tento širší pohľad má okrem 

iného umožniť, aby sa za súčasť triedneho konfliktu v kapitalizme považovali rôzne 

druhy zápasov, ktorých cieľom je „vytrhnúť podmienky života zo zovretia kapitálu“ (s. 

129), hoci ich aktérmi alebo aktérkami nemusia byť námezdne pracujúce osoby. Na 

charakterizáciu „metabolickej“ povahy triednej nadvlády v kapitalizme si Mau vypoži-

čiava terminológiu A. Negriho a M. Hardta, ktorí hovoria o „transcendentálnej“ rovine 

moci. Moc tu operuje na úrovni podmienok možnosti (konania). O moci kapitálu, ktorá 

funguje na vertikálnej osi triednej nadvlády, možno analogicky povedať, že formuje 

„podmienky možnosti sociálnej reprodukcie“ (s. 142). 

Niekoľko kapitol druhej časti rozvíja tieto tézy viacerými smermi. Vo vzťahu k popu-

lárnej téme financializácie, ktorá sa niekedy vykresľuje ako bezprecedentná novinka 

vo vývoji kapitalizmu, sú podnetné Mauove poznámky o dlhu. Proletárske postavenie, 

v ktorom budúce možnosti vlastnej reprodukcie vždy závisia od aktuálneho podriade-

nia nárokom zhodnocovania hodnoty, označuje ako „transcendentálnu zadlženosť“: 

„…nadpráca je akýmsi úrokom, ktorý pracujúci spláca, aby mohol žiť“ (s. 134). Zame-

ranie analýzy na reprodukciu ako hlavný predmet kapitalistickej kontroly sa ukazuje 

ako produktívne aj v ďalších ohľadoch. Keďže metabolická nadvláda stavia pracovnú 

silu do prekérnej pozície, vzniká potreba dohliadať na to, aby podmienky jej prežitia 

a rozvoja zostali zachované, a do istej miery ju chrániť pred excesmi vykorisťovania 

a zbedačovania. Ako autor tvrdí v polemike s G. Agambenom, oddelenie života od jeho 

podmienok je „pôvodným biopolitickým zlomom“ (s. 150). Biopolitika má podľa neho 

korene v kapitalistických výrobných vzťahoch, a nie v „zvrchovanom násilí“ štátu, ako 

tvrdí Agamben. V kapitole „Kapitalizmus a diferencia“ sa Mau zaoberá členeniami, 



Juraj Halas

186

ktoré vo vnútri proletariátu vznikajú na základe rodových a rasových rozdielov, a ktoré 

sa prejavujú odlišným postavením v systéme deľby práce. Predmetom skúmania je 

tu najmä klasická otázka, či reprodukcia pracovnej sily prostredníctvom neplatenej 

práce v domácnosti je nevyhnutnou črtou kapitalistických spoločností. V konfrontácii 

s prístupom L. Vogel, teóriami „dvoch systémov“ (kapitalizmu a patriarchátu) a súčas-

nými príspevkami k teórii sociálnej reprodukcie (C. Arruzza, T. Bhattacharya) dospieva 

k záveru, že kapitalistická výroba je – aspoň v princípe – kompatibilná s rôznymi spô-

sobmi organizácie reprodukčnej práce, aj mimo domácnosti. Považuje však za málo 

pravdepodobné, že by sa túto sféru aktivity podarilo úplne včleniť do kolobehu kapitálu 

a premeniť všetky reprodukčné činnosti na námezdnú prácu. Zároveň odmieta pred-

stavu, že by sa kategória rodu a zodpovedajúca forma útlaku dali „odvodiť“ z analýzy 

kapitálu ako čohosi, čo je voči nim primárne.

Druhým aspektom štruktúry výrobných vzťahov sú horizontálne vzťahy medzi tr-

hovými aktérmi. Kým niektoré zjednodušujúce interpretácie chápu vzťahy medzi tr-

hovými aktérmi iba ako akýsi závoj zakrývajúci „skutočné“ vzťahy triednej nadvlády 

vo sfére výroby, Mau chce ukázať, že horizontálne vzťahy sú mocenskými vzťahmi sui 

generis. Teóriu hodnoty poníma ako teóriu, ktorá objasňuje špecifický spôsob, akým 

sa v tovarovo-peňažnej ekonomike konštituuje spoločenská práca. Na rozdiel od pred-

kapitalistických spoločnosti sa tu produkty súkromných, nezávislých výrobcov musia 

dodatočne spoločensky osvedčiť prostredníctvom procesu výmeny. Tento proces a štan-

dardy, ktoré uplatňuje na súkromné práce, sú na jednej strane výsledkom celkovej 

aktivity všetkých výrobcov, no na druhej strane zostávajú mimo kontroly jednotlivých 

aktérov. Tí sa musia adaptovať na meniaci sa systém deľby práce a reagovať na signály, 

ktoré im trh vysiela vo forme pohybu cien. Trh v tomto zmysle neprenáša jednoducho 

informácie, ale skôr príkazy (s. 186).

Obidve úrovne mocenských vzťahov vzájomne interagujú. Podriadenie pracujúcich 

kapitalistickej triede (vertikálny vzťah) prebieha prostredníctvom predaja tovaru, kto-

rým je pracovná sila na trhu (horizontálny vzťah). Medzi kupujúcimi aj predávajúcimi 

pritom prebieha konkurenčný boj. Kapitalistická forma triednej nadvlády sa teda od 

starších foriem líši svojím neosobným charakterom: Príslušníci proletariátu nie sú 

podriadení konkrétnym členom kapitalistickej triedy, ale triede ako celku (s. 137), pri-

čom na trhu práce si len vyberajú jej konkrétneho reprezentanta. Tento „agregátny“ 

charakter triednej nadvlády, založený na interakcii dvoch druhov výrobných vzťahov, 

sa prejavuje aj v spôsobe dobývania nadproduktu. V procese konkurencie kapitálov 

dochádza k vyrovnávaniu miery zisku a redistribúcii nadhodnoty podľa veľkosti vy-

naloženého kapitálu. Množstvo nadhodnoty, ktorú si jednotlivý kapitál prisvojuje, 

preto nezodpovedá množstvu nadhodnoty, ktoré vyrobil. Vzťah vykorisťovania je teda 

v kapitalizme „situovaný na úrovni spoločenskej totality“, takže „práca je vykorisťovaná 

kapitálom ako takým, a nie individuálnymi kapitalistami“ (s. 219).

Tradičný marxizmus pri analýze kapitalizmu kládol dôraz na vertikálne výrobné 

vzťahy. Chápal ich ako modernú formu triedneho antagonizmu, analogickú so vzťahmi 



Teória ekonomickej moci kapitálu

187

nadvlády v starších triednych spoločnostiach. Pritom sa zabúdalo na špecifiká, ktoré 

identifikovala predchádzajúca analýza, a ktoré sú dôsledkom interakcie vertikálnych 

vzťahov s horizontálnymi. V časti novších interpretácií, ktoré sa opierajú o Marxovu 

teóriu hodnoty, možno identifikovať opačnú tendenciu: Zdôrazňovanie horizontálnych 

výrobných vzťahov a s nimi súvisiacich javov, ako je tovarový fetišizmus, na úkor vzťahov 

triednej nadvlády; alebo pokusy redukovať druhé na tie prvé (M. Postone, nemecká 

škola Wertkritik). Nemý nátlak presadzuje tretie stanovisko, ktoré si vyžaduje presnú 

špecifikáciu vzťahu medzi obidvomi úrovňami, vertikálnou a horizontálnou.

Vzťah dvoch úrovní

Mauova polemika s inými prístupmi a vlastná analýza tohto vzťahu tvorí podstatnú časť 

jednej z kapitol. Preto sa tu obmedzím len na zhrnutie hlavných záverov. Obidve osi 

predstavujú „súvisiace, no odlišné zdroje moci kapitálu“ (s. 210), ktoré sa navzájom nedajú 

stotožniť. Ako sme videli, ich interakcia tvorí špecifikum ekonomickej moci kapitálu:

„Kapitalistická triedna nadvláda – teda vertikálne vzťahy medzi vykorisťovateľmi 

a vykorisťovanými – je sprostredkovaná horizontálnymi vzťahmi medzi jednotka-

mi výroby. Povedané inak: Proletári sú podriadení kapitalistom prostredníctvom 

mechanizmu nadvlády, ktorý zároveň všetkých podriaďuje imperatívom kapitálu. 

[…] Práve to dáva kapitalistickej triednej nadvláde jej špecifický neosobný a ab-

straktný charakter […].“ (s. 211)

Existencia tretej, ekonomickej formy moci – popri násilí a ideológii – sa teda vysvetľuje 

tým, že kapitalistická ekonomika kombinuje horizontálne vzťahy tovarovej výroby 

s vertikálnym „oslobodením“ bezprostredných výrobcov od výrobných prostriedkov. 

Tieto dva systémy vzťahov síce operujú na rozličných úrovniach, ale nie sú celkom 

nezávislé. Proti spomínaným pokusom priorizovať hodnotové vzťahy stavia Mau svoju 

prvú tézu, že vertikálne vzťahy sú predpokladom vzťahov horizontálnych: „[H]odnota 

predpokladá triedu“ (s. 209). Inými slovami, na to, aby výrobu regulovala hodnota, 

musia sa najprv podmienky reprodukcie oddeliť od bezprostredných výrobcov a sú-

strediť pod kontrolou jednej triedy. Opačný vzťah však neplatí. Druhá téza teda tvrdí, 

že „oddelenie výrobcov od výrobných prostriedkov nepredpokladá hodnotu“ (s. 209). 

Demonštruje to dôvtipná úvaha. Predstavme si ekonomiku, v ktorej sú bezprostrední 

výrobcovia odlúčení od výrobných prostriedkov. Podniky majú formu nezávislých, 

sebestačných jednotiek, ktoré však vyrábajú iba pre vlastnú spotrebu (t. j. pre vlastnú 

vládnucu triedu a pracujúcich). Pracujúci sú odmeňovaní v naturáliách a môžu slobodne 

striedať výrobné jednotky podľa toho, ktorá im ponúkne lepšie podmienky. To „firmy“ 

núti súťažiť o pracovnú silu. Podľa Maua táto úvaha dokazuje, že vzťahy vykorisťovania, 

ktoré sú založené na vyvlastnení bezprostredných výrobcov, môžu existovať aj bez 

trhu. Separácia výrobcov od podmienok reprodukcie je podľa neho síce nutnou, no nie 

postačujúcou podmienkou všeobecnej tovarovej výroby (s. 209). Vzťah medzi obidvoma 



Juraj Halas

188

druhmi vzťahov teda „nie je symetrický“, keďže hodnota predpokladá triedu. Predsa 

si však zachovávajú „určitú logickú autonómiu, v tom zmysle, že sú neredukovateľné; 

žiadny z nich nemožno považovať za účinok toho druhého“ (s. 210).

Mauov zámer konceptualizovať obidva aspekty kapitalistických mocenských vzťahov 

tak, aby ani jeden z nich nevystupoval vo vedľajšej úlohe, je nepochybne sympatický. 

V uvedenej analýze sa však zrejme zamieňajú dve roviny: Konceptuálna úroveň, teda 

otázka, či pojem jedného súboru vzťahov možno definovať bez odkazu na pojem toho 

druhého; a kauzálna otázka – aká je úloha jedného druhu vzťahov vo vzťahu k vzniku 

či pretrvávaniu vzťahov druhých. Z Mauových vyjadrení o „predpokladaní“, „logickej 

autonómii“, „neredukovateľnosti“ či „účinku“ nie je vždy celkom zrejmé, o ktorej rovine 

práve hovorí. Zdá sa, že jeho pozícia je v skutočnosti takáto: Odlúčenie výrobcov od 

výrobných prostriedkov je nutnou kauzálnou podmienkou vzniku a pretrvávania vše-

obecnej tovarovej výroby, a iba spolu s ďalšími faktormi tvorí postačujúcu kauzálnu 

podmienku.

Tieto ďalšie faktory však zostávajú v Mauovej analýze nešpecifikované. Môžeme sa 

domnievať, že zahŕňajú napríklad určitý stupeň rozvoja deľby práce, existenciu peňa-

zí, základný rámec súkromného vlastníctva a podobne. Bez ich prítomnosti by vznik 

vertikálnych vzťahov neviedol k ekonomike založenej na tom druhu horizontálnych 

vzťahov, ktorý je typický pre kapitalizmus. No ak je to tak, stále nie je jasné, prečo by 

sme na tomto mieste nemohli hovoriť o vzťahu príčiny a účinku. Škrtnutie zápalkou 

v blízkosti záclony je samo osebe tiež len jednou z podmienok vzniku požiaru; požiar 

nevypukne, ak je záclona mokrá alebo v miestnosti nie je kyslík. To nám však nebráni 

v konkrétnom prípade konštatovať, že práve škrtnutie zápalkou bolo vzhľadom na os-

tatné, vopred existujúce podmienky „príčinou“ vzniku požiaru, respektíve, že požiar 

bol „účinkom“ škrtnutia zápalkou.

Evidencia, ktorú Mau predkladá v prospech svojej prvej tézy (teda že vyvlastnenie 

výrobcov nemusí byť sprevádzané rozvojom všeobecnej tovarovej výroby), je navyše 

pomerne slabá. Je otázne, čo sa dá dozvedieť z úvah o fiktívnych ekonomikách o sku-

točnej súvislosti medzi odlúčením podmienok reprodukcie a všeobecnou tovarovou 

výrobou. Podobným myšlienkovým experimentom by sa totiž dala spochybniť druhá 

téza, podľa ktorej všeobecná tovarová výroba nie je možná bez vyvlastnenia výrobcov. 

Predstavme si spoločnosť, v ktorej síce neexistuje kapitalistická forma triednej nadvlády, 

ale vzťahy medzi výrobcami navzájom sprostredkúva trh. Žiadny výrobca totiž nie je 

sebestačný a neexistuje ani žiadny iný spôsob, ako by mohli nadviazať medzi sebou 

kontakt a koordinovať spoločenskú prácu. Fragmenty takých ekonomík existovali aj 

na okraji predkapitalistických spoločností; myšlienkový experiment spočíva iba v tom, 

že sa podmienky tejto drobnej tovarovej výroby zovšeobecnia na celú spoločnosť. Túto 

úvahu by sme však sotva považovali za definitívne vyvrátenie Mauovej druhej tézy 

o súvislosti vertikálnych a horizontálnych vzťahov. S rovnakou skepsou treba pristu-

povať k experimentu, ktorým zdôvodňuje svoju prvú tézu.



Teória ekonomickej moci kapitálu

189

Ako v prípade „emergentných vlastností“, pri ktorých tiež bola reč o neredukovateľnosti, 

aj tu sa zdá, že v analýze sú určité medzery. Ďalšie skúmanie vzájomných súvislostí 

dvoch súborov vzťahov by sa mohlo bližšie zaoberať úlohou súkromného vlastníctva, 

ktoré sa v knihe spomína len okrajovo. Práve túto formu vlastníctva však majú spoločnú 

horizontálne vzťahy – v ktorých aktéri vystupujú ako súkromní vlastníci tovarov – s tými 

vertikálnymi, v ktorých ide o to, že podmienky reprodukcie sú súkromným vlastníc-

tvom jednej triedy. Povaha súkromného vlastníctva ako (mocenského?) vzťahu zostáva 

v Mauovej teórii vôbec trochu záhadnou. Nie je napríklad jasné, či súkromno-vlastnícke 

vzťahy pokladá za číro právne, a v tomto zmysle odvodené („nadstavbové“) vzťahy. To by 

na jednej strane vysvetľovalo, prečo nie sú predmetom jeho záujmu. Na druhej strane 

by taký prístup nezodpovedal jeho kritickému postoju k „tradičnému“ marxizmu, ktorý 

zastával práve túto pozíciu. Alebo sú súkromnovlastnícke vzťahy ako právne vzťahy 

súčasťou výrobných vzťahov. V takom prípade by však mal stáť za pozornosť fakt, že 

hrajú úlohu v obidvoch systémoch, horizontálnom i vertikálnom. Podobne neurčitý 

zostáva v Mauovej teórii charakter práva: Sú právne vzťahy mocenskými vzťahmi sui 

generis? Je právo súčasťou systému represívnej, ideologickej či ekonomickej formy moci, 

alebo má každá z nich aj právny aspekt?

Mocenská dynamika kapitalizmu

Mauova teória teda vysvetľuje „nemý nátlak“ ako dôsledok interakcie dvoch druhov 

výrobných vzťahov. Tie v konečnom dôsledku predstavujú určitý spoločenský spôsob, 

ako sprostredkovať výmenu látok medzi človekom a prírodou. V záverečnej časti, najbo-

hatšej na empirický materiál, Mau skúma, aké sú dôsledky toho, že sa spoločenská práca 

odohráva práve v týchto súradniciach. Cieľom je ukázať, že dynamika kapitalistického 

výrobného spôsobu produkuje určité mocenské účinky, ktoré zároveň posilňujú meta-

bolickú nadvládu kapitálu. Kľúčové sú tu štyri témy, ktorým autor venuje samostatné 

kapitoly: reálne podriadenie práce, začleňovanie prírody do kolobehu kapitálu, pokus 

ovládnuť priestor a čas pomocou „logistickej revolúcie“, a napokon krízy.

Hoci rozlíšenie medzi formálnym a reálnym podriadením práce kapitálu sa vysky-

tuje aj na iných miestach v Marxovom korpuse, zásadné diskusie o ňom sa začali až po 

uverejnení a rozšírení tzv. nepublikovanej šiestej kapitoly Kapitálu, rukopisu „Výsledky 

bezprostredného výrobného procesu“.13 Ako formálne podriadenie práce Marx označu-

je situáciu, keď sa existujúci výrobný proces začlení do kolobehu kapitálu bez toho, 

aby sa podstatne zmenili jeho technické podmienky a spôsob organizácie. O reálnom 

podriadení je reč až tam, kde sa výrobný proces pretvára a prispôsobuje potrebám 

13  Český ani slovenský preklad tohto textu neexistuje. Originál rukopisu pozri v Karl Marx, „Resul-
tate des unmittelbaren Productionsprocesses“ in Marx-Engels Gesamtausgabe IV.1 (Berlin: Dietz 
Verlag, 1988), s. 24–135. Najmä v anglofónnych diskusiách sa niekedy vyskytuje termín „reálna 
nadvláda“ kapitálu (real domination) namiesto „reálneho podriadenia“ práce (real subsumption).



Juraj Halas

190

zhodnocovania. Niektoré interpretácie chápu rozdiel medzi dvoma druhmi podriadenia 

temporálne a zakladajú na ňom periodizáciu vývoja kapitalizmu s ďalekosiahlymi, aj 

politickými dôsledkami. Mau sa prikláňa k menej rezolútnemu ponímaniu tohto roz-

líšenia. Prechod od formálneho k reálnemu podriadeniu pokladá za tendenciu, ktorú 

sa v rôznych odvetviach darí realizovať v rôznej miere. V jej pozadí vidí skutočnosť, že

„[o]ddelenie života od jeho podmienok dokáže prinútiť proletariát, aby prichádzal 

na trh a predával svoju pracovnú silu, ale nezaručuje automaticky jeho podriadenie 

požiadavkám manažéra […]“ (s. 237)

Stratégie, ako je prehlbovanie deľby práce a špecializácie, nahrádzanie pracovnej sily 

strojmi či zavádzanie nových metód riadenia, sú teda spôsobom, akým sa metabolická 

nadvláda kapitálu vykonáva na úrovni výrobného procesu. Hoci kapitál je tu zastúpený 

svojou personifikáciou (kapitalistom) a jej funkcionármi (manažmentom), podľa Maua 

má aj despotizmus vo výrobe neosobný charakter (s. 233). Vyvoláva ho konkurenčný tlak, 

ktorý jednotlivým kapitálom vnucuje spoločenský štandard produktivity a stelesňuje 

sa v objektívnom, vecnom a racionálne zdôvodnenom systéme výroby.

Aplikácia tohto rozlíšenia na vzťah kapitálu a prírody, ktorému kniha venuje samos-

tatnú kapitolu, je Mauovou intervenciou do súčasných ekologických debát v marxizme. 

Najmä na prípade poľnohospodárstva ilustruje zásahy, ktorých cieľom nie je jednoducho 

využívať prírodu, ale „rekonfigurovať“ ju v súlade s nárokmi zhodnocovacieho proce-

su. Napríklad biotechnológie, ktorých cieľom je obmedziť klíčivosť semien získaných 

z dopestovaných rastlín, sú z Mauovho hľadiska nástrojmi (nateraz zakázanými) na 

posilnenie metabolickej moci kapitálu. Od riešení, ktoré sa spoliehajú na patentové právo 

a donucovaciu moc štátu, sa líšia tým, že „vpisujú logiku zhodnocovania do genetického 

kódu osiva“ (s. 265). Podobne ako pri strojoch sa tu technológia stáva vykonávateľom 

nemého nátlaku a utvára podmienky možnosti konania aktérov.

Aj predposledná, dvanásta kapitola sa venuje novšiemu vývoju kapitalizmu. V im-

plicitnej polemike s prístupmi, ktoré za jeho hlavnú transformáciu na prelome storočí 

považujú financializáciu, upriamuje pozornosť na logistickú revolúciu a vznik globálnych 

hodnotových reťazcov. Samozrejme, tendencia skracovať dobu obehu a redukovať náklady 

s ním spojené je stará a dobre známa. Nóvum Mauovej optiky tkvie v tom, že logistiku 

interpretuje ako mocenskú technológiu. Podľa neho umožňuje „reštrukturalizovať 

materiálne podmienky spoločenskej reprodukcie“ a „posilniť zovretie“, v ktorom kapitál 

drží nielen proletariát, ale spoločnosť ako celok (s. 287). Hodnotové reťazce napríklad 

zjednodušili presuny výroby a tým ešte väčšmi oslabili spojenie medzi výrobcami 

a podmienkami ich života. Prepojenie a rozšírenie trhov však zároveň zintenzívňuje 

konkurenciu, čím posilňuje vplyv horizontálnych výrobných vzťahov na celospolo-

čenskej úrovni. Vznik globálnych reťazcov zároveň umožnil pretvoriť medzinárodnú 

deľbu práce a vytvoriť nové, krehké vzťahy závislosti medzi podmienkami reprodukcie 

celých ekonomík. Tak ako v prípade reálneho podriadenia práce a prírody, aj tu sa 



Teória ekonomickej moci kapitálu

191

ukazuje, že samotné uplatňovanie ekonomickej moci kapitálu vytvára predpoklady 

jej budúceho pôsobenia.

Záver Mauovej práce sa zaoberá mocenskými aspektmi ekonomického cyklu. Roz-

širovanie relatívne nadbytočného obyvateľstva, ktoré Marx identifikoval ako jeden 

z účinkov „všeobecného zákona kapitalistickej akumulácie“, spája s rastom konkurencie 

a zostrovaním antagonizmov vnútri triedy pracujúcich (s. 301). V tomto zmysle posilňuje 

moc kapitálu. Vlastným predmetom záverečnej kapitoly sú však ekonomické krízy, 

ktorým navrhuje rozumieť nie ako „krízam moci kapitálu“, ale naopak ako fenoménom, 

ktoré sú súčasťou presadzovania tejto moci. Krízy zintenzívňujú konkurenciu medzi 

pracujúcimi, podnikmi či celými ekonomikami a zároveň pripravujú podmienky na 

ďalšie rozširovanie moci kapitálu reorganizáciou výroby či investíciami do technológií. 

Tento pohľad sa výrazne líši od koncepcií, ktoré očakávajú zrútenie kapitalizmu pod 

tiažou jeho vlastných rozporov, prípadne hovoria o „smrteľnej“ kríze a spájajú ju s politic-

kou príležitosťou pre proletariát. Zároveň sa nedá stotožniť ani s postoperaistickými 

prístupmi, ktoré krízy chápu ako inštrumentálnu odpoveď kapitálu a štátu na rastúce 

nároky pracujúcich. Pre Maua je moc kríz neosobná a nikým nekontrolovaná (s. 314).

V stručnom historickom exkurze sa Mau vracia aj ku kríze roku 2008 a sociálnym 

konfliktom, ktoré vyvolala. Hoci na celkové zhodnotenie jej dôsledkov môže byť ešte 

priskoro, podľa neho je pravdepodobné, že aj táto kríza „posilnila moc kapitálu“ (s. 317). 

Videli sme, že toto – teda rozširovanie a intenzifikácia metabolickej nadvlády – je pre 

Maua samozrejmý dôsledok pokračujúcej existencie kapitalistických výrobných vzťahov. 

Celkom na začiatku knihy však autor paradoxne konštatuje, že od 70. rokov minulého 

storočia „kapitalizmus šliape vodu“ (s. 1). Hoci teória ekonomickej moci mala pomôcť 

vysvetliť, ako je možné, že aj napriek problémom so stagnáciou a nízkou ziskovosťou 

sa kapitalizmus drží pri živote, tento fakt zostáva aj po prečítaní knihy záhadný. Mau 

totiž chápe moc kapitálu – podľa môjho názoru správne – ako funkciu jeho rozvoja. 

Čím intenzívnejší je kapitalistický rozvoj, tým väčšmi sa táto moc prehlbuje. Kapitoly 

o reálnom podriadení, vzťahu k prírode a logistike presvedčivo ukazujú, aké pokroky 

urobil kapitalistický spôsob výroby práve za posledných päťdesiat rokov. Možno pri-

pustiť, že stagnujúca forma výroby by sa udržiavala nad vodou vďaka číremu násiliu 

alebo manipulácii. Rast moci, ktorá má byť založená na dynamike systému, sa však 

zdá ťažko zlučiteľný s tézou, že systém sa pred polstoročím dostal do závozu.

Nech je to akokoľvek, šírkou svojho záberu je Mauova kniha významnou udalosťou 

na poli marxistickej spoločenskej teórie. Okrem toho predstavuje vynikajúcu mapu 

súčasných aj starších diskusií, ku ktorým formuluje premyslené stanoviská – vrátane 

trefnej kritiky tam, kde je oprávnená. Pre svoju výraznú „marxologickú“ orientáciu práca 

pravdepodobne nenájde širšie publikum v hlavnom prúde politickej filozofie. Je však 

isté, že sa na ňu budú odvolávať všetky ďalšie pokusy analyzovať moc v kapitalizme 

z perspektívy, ktorá sa, ako píše Mau, zamýšľa nad „vytvorením podmienok možnosti 

slobodného života“ (s. 325).



Juraj Halas

192



Kontradikce Časopis pro kritické myšlení Ročník 8 číslo 1 (2024)

193

O  AUTORKÁCH A  AUTORECH 

Kristýna Dziková (kristyna.dzikova@seznam.cz) studuje magisterské studium politické 

teorie v Ústavu politologie Filozofické fakulty Univerzity Karlovy. Zabývá se podobami 

levice a rolí emocí v sociálních hnutích.

Juraj Halas (juraj.halas@uniba.sk) pôsobí ako odborný asistent na Katedre logiky a me-

todológie vied na Filozofickej fakulte Univerzity Komenského v Bratislave. Zaoberá sa 

filozofiou sociálnych vied a vyučuje politickú filozofiu.

Jana Jetmarová (jana.jetmarova@tul.cz) vystudovala etnologii na FF UK. V současné 

době působí na Katedře společenských a humanitních věd na Technické univerzitě 

v Liberci. Jejím dlouhodobým zájmem je problematika etnorevitalizací a konstrukcí 

identit původních obyvatel jihoamerické andské oblasti. Prováděla terénní výzkumy 

v Bolívii, Peru a v komunitě andských hudebníků v Evropě, USA a Kanadě. Je autorkou 

monografie Bolívie: vzestup indigenní politiky a vláda Evo Moralese (2013) a dalších stu-

dií, věnujících se politice identit. Zároveň se zabývá kritickou reflexí sociálních dopadů 

neoliberální ideologie. Publikovala rovněž v oblasti antropologie a fenomenologie sportu.

Ondřej Slačálek (ondrej.slacalek@ff.cuni.cz) je politolog. Věnuje zejména nacionalis-

mu, kulturním válkám a dějinám levice. V posledních letech byl spolueditorem knih 

Central European Culture Wars: Beyond Post-Communism and Populism (2021, spolu 

s Pavlem Baršou a Zorou Hesovou) a The Political Economy of Eastern Europe 30 years 

into the „Transition“: New Left Perspectives from the Region (2022, spolu s Ágnes Gagyi). 

Šimon Wikstrøm Svěrák (sverak@flu.cas.cz) je filozof a estetik, působí v Oddělení pro 

studium moderní české filosofie Filosofického ústavu AV ČR. Zabývá se dějinami a teorií 

surrealismu, československým strukturalismem a společensko-kriticky zaměřenou 

psychoanalýzou. Je členem redakční rady časopisu Kontradikce a Skupiny českých 

surrealistů. Připravil ke kritickému vydání a okomentoval knihy Vratislava Effenbergera 

Republiku a varlata (Praha 2012) a Modely a metody (Praha 2024). Mimo jiné také ve 

spolupráci s Františkem Dryje a Ladislavem Šerým uspořádal antologii československých 

surrealistických anket Hádky v kompasu: surrealistické ankety 1951–1986 (Praha 2023)  



O autorkách a autorech

194

a společně s Františkem Dryje, Bertrandem Schmittem a Janem Švankmajerem editoval 

monografii Eva Švankmajerová – Jsem malířka (Praha 2023).

Roman Telerovský (rtelerovsky@gmail.com) je psychoanalytik působící v privátní praxi 

v Praze, člen České psychoanalytické společnosti a International Psychoanalytical 

Association. Od roku 1991 se podílí na činnosti pražské surrealistické skupiny a je 

kmenovým spolupracovníkem a autorem časopisu Analogon. Přednáší v Psychoanaly-

tickém institutu České psychoanalytické společnosti a externě vyučoval psychoanalýzu 

na Katedře psychologie Fakulty sociálních studií Masarykovy univerzity v Brně. Ve své 

odborné práci se zaměřuje na freudovskou psychoanalýzu, imaginaci a moderní poezii. 

Je autorem knih Skutečnost imaginace: mezi psychoanalýzou a surrealismem (Analogon, 

2015) a Síla zapovídaného: vytěsňované, zapuzované a zapovídané v psychoanalýze 

a tvůrčím projevu (Edice Analogonu, 2025). Rovněž je spolueditorem publikací Princip 

imaginace (s Františkem Dryjem a Šimonem Svěrákem, Analogon, 2016) a Strach z ci-

zího: antisemitismus, xenofobie a zkušenost „uncanny“ (s Martinem Mahlerem, Edice 

Psychoanalytická knihovna, ČPS, 2016).

Lenka Vojtíšková (lenka.vojtiskova@fhs.cuni.cz) je doktorandkou programu Sémiotika 

a filozofie komunikace na FHS UK. Ve své dizertační práci se zabývá dílem Julie Kristevy, 

a to konkrétně teoretickými aspekty autorčina konceptu intertextuality s důrazem na 

jeho ukotvení v diskurzech marxismu a psychoanalýzy. Je spolueditorkou publikace 

Sémiotika a ideologie (2022).







KONTRADIKCE

1
(2

0
24

)


